# ار والفاسفة

رمبته حنّا دمیتان

تاييث لو*کسئ*وفاڤر

وَارِبَيْرِوْبِتِ الطبّاعة والنشر بيروت ١٩٥٤

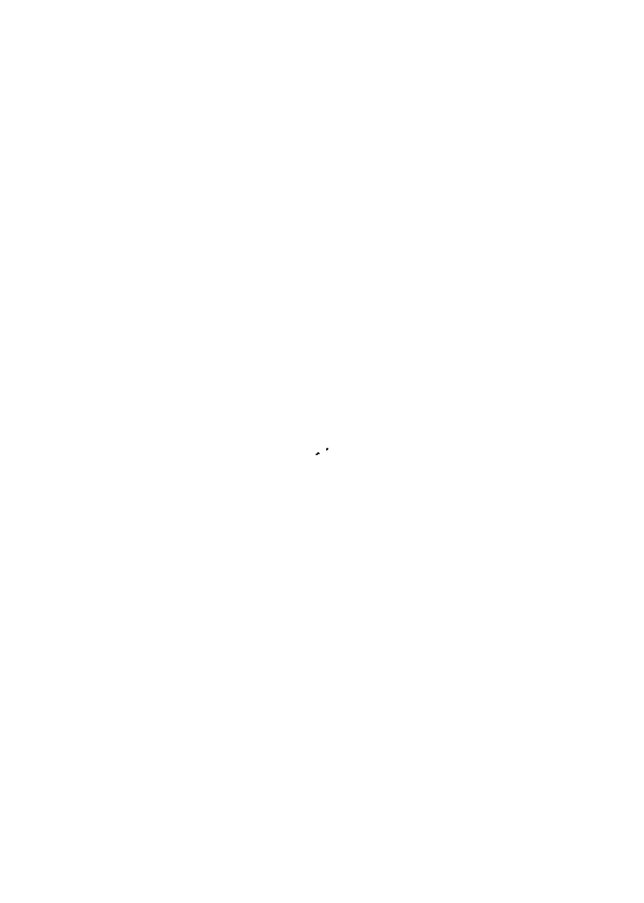


## شارروالفالسفة

ترمت خنا مسسان تأبيت لو*كسئ*لوفاڤر

وَ الرَبَيرِ وَ سِينَ عَلَى الطبَاعة والنشر الطبَاعة والنشر الموت ١٩٥٤





### تمهيد

مغز

لقد اصبحت الوجودية بدعة منتشرة بقوة في بلادنا ، بلاد العقل والوضوح . فكل الناس يبحثون ويناقشون فيها وهم ما زالوا في معرض التساؤل عن طبيعتها .

فما هي الوجودية ?

لو اردنا ان نجيب عن هذا السؤال ، كما تحدث احد ابطال موسيه Musset عن الرومانتيكية ، لقلنا: « الوجودية نجم يبكي وريح تصرخ ، وهي الليل المرتجف والزهرة الطائرة والعصفور المعطر ؛ انها الدفعة غير المرتجاة ... » ثم نضيف الى ذلك قولنا: « الوجودية فلسفة هندسية للأمور الواقعــة ، فلسفة تنطلق في غوامض التجربة للكشف عن خيوطها السرية » في

نعم ، قد يجلو لنا تقليد موسيه المحبوب ولكن الوقت ليس وقت مزاح فنحن مدفوعون الى البحث بروح جدية . واذا صدقنا الحملة المنظمة التي تقوم بها دعاية سارتر وصحافته يكون العالم اللاتيني قد اصبح وجودياً ، تماماً كما استيقظ العالم اليوناني يوماً ووجد نفسه آريّاً! ولكن الوجودية ليست بنت اليوم فقد مضى وقت طوبل والمذاهب الالمانية تُعرض في جامعاتنا حتى انها اصبحت فرنسية بالنبني .

اما الغرض من محاولتنا هذه فليس البحث في كل المدارس الوجودية ومقابلة تياريها المختلفين من ديني وملحد . فباستطاعة القارىء ان يقوم بتلك المقابلة ويستخرج المبادىء المشتركة بين التيارين ، في حالة وجود ذلك الاشتراك. كذلك نحن لا نبغي دراسة كل مؤلفات سارتر لانها كثيرة العدد ، غزيرة المواضيع، وهي تتطلب دراسات متعددة يتفرغ لها اشخاص كثيرون .

نعم ، ان موضوعنا محدد الخطوط ولكن تحديدنا له لا يمنعنا من الاحتجاج على الوصف الحلاعي المنتشر في تلك القصص الرائجة اليوم ، وهي قصص يقرؤها الكسالى والعاطلون عن العمل . اننا لا نهتم بهذا النوع من الوصف والطريقة الوحيدة لنقضه هي ان نبعده عن طريقنا دفعة واحدة .

اما الكتاب الذي نود مناقشته هنا والذي سكب فيه سارتر «عصارة» فلسفته فهو كتابه «الوجودية فلسفة انسانية» (١٠). اننا سنعلق عليه بجسب رغبة سارتر ذاته اذ قال: «الوجودية

<sup>(</sup>١) نشرت الترجمة العربية لهذا الكتاب في دار بيروت للطباعة والنشر .

هي النظرية الاقل فضيحة والاكثر شدة. انها تتوجه الى الفلاسفة والمختصين بشؤون الفكر » . واذا اعتبرنا انفسنا من هؤلاء وانطلقنا في البحث والنقد، فلأن سارتر يصرح بانه من السهل متابعته، فالوجودية ، في نظره ، فلسفة سهلة التعريف .

سنتابع ، اذب ، سارتر خطوة خطوة مناقشين دفاعه عن الوجودية ، الذي توجه به الى جماعة المثقفين والذي يبدو لنا وكأنه بيان Manifeste يستطيع ارواء عقول متفتحة بتحقيق رغبتها في المعرفة . كذلك نوجه ، نحن ايضاً ، بحثنا النقدي الى اولئك الاشخاص المتفتحين ، ساعين ، في محاولتنا المتواضعة ، الى توضيح الافكار ومقارنتها بعضها ببعض .

اما اذا اعطينا دراستنا هذه شكلًا مدرسياً فلأنه شكل حي يفضل سائر الاشكال اذ يجعلنا قريبين دومياً من النص. ان المهمة التي سنقوم بها الآن هي مهمة نقد وتعليق وتأويل وسنؤديها بكل صراحة واخلاص. اننا نرجو بذلك ان ندخل شيئاً من الوضوح في سماء الفلسفة الفرنسية فتتبدد تلك الغيوم الآتية من البلاد النوردية Nordiques ونكون قد قمنا بعمل صحيح في سبيل حياة اللاتين Latins العقلية واترانهم.

## الفصل الاول

## أسبقية الوجود على الماهية

كنا نود أن نجد منذ البدء عند سارتر تحديداً أو أشارة الى مفهوم الوجود ومفهوم الماهية . ولكننا ، مع الاسف ، لا نجد ذلك التحديد لا في بدأية الكتاب ولا في متنه ، وهذا ، طبعاً ، من دواعى الالتباس والحطأ .

ان سارتر يثبت وجهـة نظره دون اي تمهيد فيعلن موقفه المينافيزيكي بقوله: الانسان وجوده سابق لماهيته ؛ وهذا يعني، من الناحية المنطقية ، وجوب الانطلاق من ذاتية الانسان حتى يستطاع دراسته وفهمه . فالوجودية تعرض ذاتها و كأنها « مقالة جديدة في الطريقة ، Nouveau Discours de la Méthode .

ثم نرى سارتر يباشردون اي تأخير برهان موضوعته الاولى فيقول :

« الماهية ، بالنسبة الحكتاب ، سابقة لوجوده . والماهية هنا مجمل الكيفيات التي بها يعر "ف الكتاب ومجمل الوسائل التي بها يصنع » . ( صفحة ١٤ )(١).

ولكني اذا عرقت الكتاب بمجمل الوسائل التي بهما يصنع كان تعريفي له تعريفاً عرضياً او سببياً او ولادياً génétique ولكنه ليس تعريفاً حقيقياً ماهوياً ، اي تعريفاً بالجنس القريب والفصل النوعي . ان مجمل تلك المعطيات التي يتكلم عنها سارتر لا تكون الماهية مطلقاً، فالماهية ليست وسائل تكنية نصنع بها شيئاً ما ولا فائدة نحصلها من ذلك الشيء المصنوع. ان الماهية، في الاشياء ، لا تسبق الكائل الموجود .

واذا تكلمنا هنا عن اسبقية الماهية فيجب ان نفهمها أسبقية ذهنية عند الصانع، اي ان ليس لها كينونة واقعية بلكينونة عقلية فقط. اما اذا اتجهنا الى الوقائع فنرى اننا لا ندرك الماهية الا من حيث هي موجودة في الاشياء in rebus لذلك نقول عنها: انها ليست سابقة للوجود وليست – بالاولى – لاحقة به، وسبب ذلك ان لا حقيقة للماهية الا بوجود الذات او الموضوع.

نعم ، ان انتاج الشيء سابق لوجوده ولكن الانتــاج غير الماهية . الانتاج وحده سابق للوجود اما الماهية فلا . الانتاج

<sup>(</sup>١) الارقام هي لصفحات الترجمة العربية لكتاب سارتر «الوجودية فلسفة انسانية ».

هو الشيء في صيرورته اما الموجود l'existant فهو الشيء في وجوده الحاضر.

فهل يجب القول ، مثلًا ، ان الشيء المصنوع ، في كينونته الحاضرة ، هو شيء نهائي ً لانه موجود ? اننا لا نستطيع تأكيد ذلك في كل الاحوال، فالشيء ليس تاماً بمجرد انه مصنوع بلقد يكون كذلك في نهاية الفعل الذي به يُصنع .

ولكن الا نقول مثلا: ان حذائي يتحكون il se fait أنعم ، والمقصود بذلك ان الشيء المصنوع يصبح مرناً بالتدريج حتى يأخذ شكلي تماماً. فالجلد الجديد فيه شيء من القساوة وهو لا يتكيف الا بالاستعمال. انه يلين حتى يلبي متطلباتي ككائن له بنية معينة في تركيبها وحركاتها مع ان الحذاء قد صنع مجسب فياسات خاصة ودقيقة.

ثم الا نستغني عن رداء مستعمل او حذاء بال لانه قد اصبح تاماً ? ان الحذاء يصبح حذائي لا في صنعه بل في تمام وجوده ، وفي وجوده كحذاء في رجلي يصبح بالتدريج شيئاً مني . انه لم يعد يضايق حركاتي اثناء المسير ولم اعد انا اذلم من وجوده الاولي الناقص ، من وجوده كشيء مصنوع .

\* \* \*

يقول سارتر: « ان ماهية الانسان، عند كانت ، متصورة ايضاً على انها سابقة للوجود الزمني الذي نلقاه في الطبيعة » . ( صفحة ١٦ ) .

كلا". ليس هنالك ، في عالم الواقع ، اسبقية ماهية على وجود . فمن يستطبع القول ان مفهوم الانسان ، من حيث هو كائن كوني ، هو مفهوم سابق للانسان الموجود ? كذلك ليس من الصحيح ان كونية مفهوم الانسان ينتج عنها ، في نظر كانت ، « ان رجل الغابات ورجل الطبيعة والرجل البورجوازي يخضعون جميعاً لتعريف واحد » .

ان ما يجب فعله هنا هو النمييز بين انسان الغابات Homme ان ما يجب فعله هنا هو مفهوم عام يعود الى الجنس البشري وبين زيد او عمرو وهو رجل معين يجيا ويوت في الغابات ، اي انه كائن خاص وفرد موجود . واذا كان من الممكن اعطاء تعريف واقعي ماهوي عن انسان الغابات فانه من المتعذر تعريف زيد او عمرو على الشكل ذاته .

كذلك من الخطأ القول بان مفهوم انسان الغابات مطابق لمفهوم الانسان الاعتبادي . فالمفهوم الاول اقل كونية من الثاني وهو بالتالي اكثر خاصة منه ؟ والمفهوم الاول ايضاً اقل شمولاً من الثاني لانه اكثر تضمناً منه . لذلك ليس بالامكان تطبيق تعريف واحد على ذينك المفهومين ، كما انه ليس بالامكان ايضاً ابعاد تلك التمييزات الآنفة الذكر لانها تفرض نفسها على كل عقل بشري ، بغض النظر عن المذهب الذي ينتمي اليه .

انه من الصعب أن نرفض لانسان الغابات وأنسان الطبيعة

والبورجوازي شيئا مشتركاً بين هذه الاجناس الثلاثة . فكل عقل سوي يرفض ان ينفي عن كل جنس من هذه الاجناس ما لا يستطيع سارتر التسليم به ، ألا وهو طبيعة معينة تجعلهم ينتمون الى نوع معين . اما نفي تلك الطبيعة الواحدة فيوقعنا في الغموض وقد يؤدي بنا الى نظرية عرقية لا معقولة ، نظرية تسمح لنفسها بالنظر الى جماعة من الجماعات الانسانية وكأنها قطيع من الحيوانات الدنيا . انه بالحقيقة لشيء فظيع !

\* \* \*

« اما الوجودية الملحدة فتصرح بانه حتى في حالة ألا اله خالق ، هناك كائن واحد على الاقل وجوده سابق لماهيته ، كائن يوجد قبل ان نستطيع تعريفه باية فكرة، وهذا الكائن هو الانسان (صفحة ١٦).

انه لا يوجد اي سبب قبلي a priori يسمح لنا باثبات ذلك عن الانسان دون سائر الكائنات الحيه . بل نضيف الى ذلك قولنا : انه حتى في حالة وجود الله وحتى ولو سلمنا بات ماهية الانسان موجودة في ذهن الله من قبل ان مخلق الانسات في الزمان، فمن الصحيح القول بان «الواقع الانساني » humaine التعريف بأي مفهوم من المفاهيم الكونية . والدليل على ذلك انه لم يخطر في بال احد من الفلاسفة ان مجاول تعريف زيد او عرو، بمفهوم كا يتضمن ويستخرج كل حقيقت الانسانية ، لا في بمفهوم كا يتضمن ويستخرج كل حقيقت الانسانية ، لا في بمفهوم كا يتضمن ويستخرج كل حقيقت الانسانية ، لا في بمفهوم كوني يتضمن ويستخرج كل حقيقت الانسانية ، لا في

مرحلة معينة من وجوده ، اثناء تحقيقه لذاته ، ولا في نهـــاية وجوده .

اما السبب فهو ان زيداً او عمرواً كائن فرد ، وان الفرد الموجود وجوداً مباشراً اغنى بكثير بما يتضمنه تصور كوني عن الانسان. واذا قلنا عن ذلك الفرد انه انسان فهذا ليس بتعريف له ، بل هو مجرد اشارة الى وضعه في سلم الكائنات الحية ، وغييز له من بين تلك الكائنات تمييزاً ليس بكاف في حد ذانه .

ان ما يفعله الفلاسفة ليس محاولة لتعريف زيد او عمرو بل سعياً لوصفه ، وهو وصف يقوم به فعلياً علماء النفس وكتاب السير والفنانون والادباء، فيحللون الانسان الى اكبر حد بمكن دون ان يدّعوا صفة رجل العلم او صفة الفيلسوف. انهم يدرسون سلوكه المتنوع بالتنقيب عن امكانياته المتعددة الكامنة في ذاته.

وهكذا فقد قرر الفلاسفة منذ اربعة وعشرين قرناً \_ لا اكثر ولا اقل \_ ان زيداً او عمرواً غير قابل للتعريف لانه انسان معين له خصائصه الذاتية ، اي انه فرد موجود وجوداً مباشراً وهو بالتالي فائتى الوصف .

واذا رفضنا كل تعريف للواقع الموجود le réel existant فلأننا ننفي وجود حدود في اي مجال من المجالات. فزيد، مثلا، ليس كائناً مكوناً بل هو يتكون وينحل باستمرار وينزع لا حتمياً بل تدريجاً الى حالة التكون النام. واذا كان

الله ، كما في الوجودية المؤمنة ، قد صنع زيداً كثيء كائن ، فزيد ليس كائناً تاماً منذ بدء وجوده . نعم ، قد يكون هنالك خلال حياته نوع من الكمال النسبي ولكن زيداً لن يدعى تاماً الا في النهاية القصوى من نموه ، ذلك النمو الذي هو مسؤول عنه . ان ذلك الاتمام هو من صنع زيد وحده لانه قد جعل ذاته ، بسلطانه الخاص ، سيداً لأفعاله .

ان في زيد سلسلة من التحقيقات لا تتوالى بشكل رتيب جامد. واذا كان زيد قابلًا للتحقيق ومحققاً لذانه ضمن علاقة او اخرى ، فالسبب ان بامكانه القيام بذلك التحقيق ، اي انه ، بمعنى آخر ، موجود في حالة الاستطاعة .

ولكن فاعلية التحقيق هذه فاعلية محدودة من اساسها اذ ليس بامكان زيد ان يصبح قرداً او زهرة او ملاكا ً او ان يكتسب خصائص هذه الكائنات. انه في حالة الصيرورة ، يعين ويتمم وجوده باستمرار في خط واحد هو ، بالضرورة ، خط الانسان، الحط الذي لا يستطيع تجاوزه لانه كائن مندرج في طبيعة انسانية . نعم ، اننا ، في هذا المجال ، امام حتمية مطلقة وامام حد معين ، كما اننا ايضاً امام شيء معرقف وشيء قابل للتعريف . نعم ، ولكنه لا يوجد شيء من هذا القبيل خارج مجال الطبيعة الانسانية .

ثم ماذا يقصدون بقولهم ان مـاهية زيد او عمرو تصبح مكونة في نهاية وجوده ? وهل هي بالفعل كذلك ، مع انه

يستطيع بلوغ القمة في سن الخسين او الستين مثلًا ، كما يستطيع. ان ينحط بعد ذلك !

الحقيقة ان ليس بالامكان التكلم عن ماهية فرد من الافراد. ان الانسان في اي ظرف من ظروف وجوده ، عند ولادته او موته او عند اية مرحلة من مراحل حياته ، هو ذلك الفرد الموجود وجوداً مباشراً والذي به تتعلق تحقيقات وكيفيات وعوائد متعددة...

ان ما نستطيع قوله عن الانسان هو انه يصبح اكثر تحديداً واكثر تعيناً من ذي قبل . اما ما هو ذلك الانسان بمفرده فليس له قيمة كونية ، لان فكرتي عن زيد والتصور الذي بمكن ان اكو نه عنه ليس سوى تصور فريد singulier لا ينطبق الا على زيد وعليه فقط . اما اذا حاولت ، مجركة من خيالي ، ان اعم تصوري عن زيد مجيث اجعله تصوراً كونياً فاني بهذه المحاولة اجعل من زيد كائناً مثالياً لا وجود له في الذهن فقط .

عندأند نقول أنه ليس لدينا عن زيد تصور مطابق له ، فالانسان في ذاته سر غامض. وماذا نقول عندأند عن ذلك الفرد الانساني ، من حيث شخصيت والصفة الخاصة باعماله التي هي أعمال زيد وحده ، أعمال لا نجدها عند أي شخص آخر ?

نظن ان نوعاً من الدقة في استعمال الاصطلاحات الفلسفية

قد يسمح لكتًاب اليوم بتحاشي كثير من الغوامض والابهامات الخطيرة .

\* \* \*

ويقول سارتر : « ان الانسان يوجد قبل كل شيء . انه يلقى ذاته ويبرز الى العالم ثم يعرف بعد ذلك » . (صفحة ١٦)

« وهكذا فلا وجود للطبيعـــة الانسانية لانــه لا وجود لتصور الهي لها » ( صفحة ١٦ )

نجيب عن الفكرة الاولى بان الانسان غير قابل للتعريف في كل مراحل تطوره الشخصي .

اما الفكرة الثانية ، فنتساءل حيالها قائلين : هل يكون قول سارتر « الله غير موجود » موضوعة Postulat يفرضها من اجل نفي الطبيعة الانسانية ام يكون نفيه لهـذه الطبيعة نتيجة لنفيه وجود الله ? .

وحتى لو سلمنا بفرضية عدم وجود الله فما الذي يسمح لسارتر بنفي الطبيعة الانسانية ? واذا كان هو لا يتصورها فالفلاسفة وكل انسان له بدء تفكير ميتافيزيكي يتصورون هذه الطبيعة.

اما اذا لم يكن هنالك اله يتصورها من جهته (والله بتعبير دقيق لا يتصور الطبيعة الانسانية) فالمفكرون يستطيعون ان يفعلوا ذلك وسارتر من جملتهم . ان كل مؤلفاته تشهد بذلك بالرغم مما يدعيه .

هذا ورفض مفهوم الطبيعة الانسانية الكونية ليس بدعة في هذا العصر بل نجده في كل المذاهب الاسمية والظاهرية في العصر الوسيط . اما اثبات التصور الكوني الحسال universel pur اي فكرة طبيعة يبدعها الفكر دون اي اساس واقعي ، فهو اثبات موجود لا عند الفلاسفة بل في المذاهب التصورية الكانتية فقط .

ان الفلاسفة ، مع قولهم بان حقيقة ذلك التصور هي فقط في ذهن الانسان الذي يتصوره ، يشددون ايضاً بدقة على التصور موجود شكلياً في الذهن الانساني وواقعياً في الكائن الموجود . العيني ، اي في الكائن الموجود .

هذه المسألة ، كما ترون ، ليست سوى مسألة الافكار العامة Universaux وهي المسألة الشهيرة التي تناقش فيها الفلاسفة كثيراً في العصر الوسيط بنوع خاص .

ولكن سارتر اذ يرد على النصورية الكانتية بشكل صحيح يتغافل عن جواب الفلاسفة. ومن المؤسف ان يكون المفكرون على علم بمختلف المذاهب الفلسفية وان يجهلوا الفلسفة(١) مع ان

<sup>(</sup>١) الفلسفة ، بالنسبة للمؤلف ، هي ذلك النيار المنبثق عن ارسطو والمنصل بالمصور الحديثة من خلال فلسفة القديس توما الاكوبني . انه يمثل، في نظره، التراث الحق والفلسفة الخالدة لذلك فهو يدعوه بالفلسفة على المعرب المعرب

معرفة الفلسفة تساهم بشكل مناسب وبكل تأن ٍ في حل المسائل التي تُطرح على الفكر الانساني .

\* \* \*

« الانسان موجود فقط ، ليس كما يتصور ذاته ، بل كما يريدها وكما يتصورها بعد الوجود » . « ليس الانسان في ذاته الا ما يفعل » . ( صفحة ١٦ – ١٧ )

لا شك اننا هنيا امام رد فعل صحيح ضد مختلف النزعات الحتمية التي انتقصت من قيمة الانسان اذ نفت عنه طبيعته كيكائن عاقل متمتع بارادة حرة. ومن هذه النزعات ، الحتمية البسيكو \_ فيزيولوجية ، -physio - physio فيزيولوجية ، التي كانت ترجع كل الظواهر النفسية الى اصول فيزيولوجية ، من مزاج شخصي ومركب عصبي عضلي ومركب آخر نسيجي او غددي . ومنها ايضاً الحتمية السوسيولوجية ومنحا ايناً الحتمية النسان من صنع البيئة التي ينمو ويتطور فيها . فالانسان ، في هذه النظرة ، ليس سوى كائن يتلقى الالزام الاجتاعي فينسخ هذه النظرة ، ليس سوى كائن يتلقى الالزام الاجتاعي فينسخ داته على صورة المجتمع ، دون اية اصالة او اية شخصية تميزه بنوع خاص عن الآخرين .

ولكن رد الفعل هذا ، الذي يقوم به سارتر ، لا ينقذ شيئاً بل ينقلنا ، بسبب شدته ، الى الطرف الآخر ؛ الى روحانية زائدة وفردية بشعبة ، تلك الفردية التي قاومتها النزعبة السوسيولوجية بشدة . وهكذا نرى ان الالتجاء الى المذاهب الفلسفية لا يفيدنا شيئاً ومن الواجب ان نعود الى الفلسفة حتى نفهم حقيقة الاشياء ونتجنب كل كلام باطل متناقض .

يقول لنا سارتر: ليس الانسان في ذاته الا ما يفعل. ولكن هذا غير بمكن ، لا من الناحية النفسية ولا من الناحية الميتافيزيكية. فاذا وصفنا سلوك الانسان ونموه وتمام وجوده لا نكون قد فسرنا الانسان بكليته، بل يبقى علينا البحث عن علة وجوده ومعنى كماله.

صحيح ان الانسان ليس مكوناً منذ بد، وجوده ولكنه كائن il est بجرد وجوده ، اي بمجرد انبثاقه عن علة خاصة ، عن فعل يجعله موجوداً . وليس من المهم هنا ان يكون الانسان على شكل او آخر بل المهم انه كائن وان كينونته في حد ذاتها نوع من النظام والكمال .

سم ، ان باستطاعت الانقر بوجود شخصية حقيقية في الكائن الموجود منذ ولادته . ولكن لا يسعنا ان ننكر قوى الوجود الكامنة فيه ، تلك القوى التي ستنمو فيا بعد ، باشكال مختلفة قد تحقق الاتساق او لا تحققه .

واذا انحنينا على سرير طفل ولمحنا ابتسامته العذبة ونظراته المتقدة المتفتحة على صفاء هذا العالم ، فاننا لا نتوقف على ما هو ذلك الطفل ، لاننا ننفي ، عندئذ ، ما سيكونه فيا بعد ، بل ،

بالعكس، نثبت قوة حريته ، تلك الحرية التي تستطيع ، اثناء غوه، ان توقف ميولاً وتحقق اخرى وان تصلح اتجاهانه العميقة فتغيرها تماماً ان سلباً او ايجاباً .

ومع كل ذلك لا نستطيع سوى الاعتراف بان ذلك الطفل محدد من وجهة معينة، اي انه في وجوده الواقعي محدد بطبيعته الانسانية ومحصور في مجال معين . وهذا يعني انه معرف في الجال الانساني فقط ، اي انه لا يستطيع تجاوز ذاته نحو نوع من الانسان الاعلى، كما لا يستطيع الحروج عن طبيعته الانسانية الى مستوى حياتي منحط . انه مولود من اجل حياة معينة وهو لا يستطيع ان يكون سوى كذلك .

اما القول بان الانسان هو كما يصنع ذاته فقط ، فهو ، من الناحية الانتولوجية ، تأكيد مطلق للصيرورة الانسانية . اننا ننفذ ، من هنا ، الى الفلسفة البرغسونية ، الى فلسفة الحركة الخالصة . ولكن الصيرورة adevenir ليستعلق نهائية فهي لا تفسر شيئاً ولا معنى لها بمفردها . ان الانسان لا يصبح الا كما هو عليه والصيرورة قائمة فقط بالنسبة للكينونة . انها من ضمن الكائن ذاته .

ان الانسان ، بمجرد وجوده ، كائن بالفعل ؛ ووجوده تحقيق اولي لكينونة مصيرهـا الكمال ، بل هو ذلك الكمال

الاولى. لكن الكمال يفرض الكينونة وهو لا يضاف الى الصيرورة من حيث هي صيرورة ، اي انه لا يضاف الى الاستطاعة الحالصة Puissance pure. اما الكمالات الاخرى، من حاضر ومقبلة ، فليست سوى نتيجة لذلك الكمال الاولى الذي هو ، بالنسبة اليها ، اساس وينبوع ؛ اساس يتيح للحرية ان تعمل فتوجه مصير الانسان الموجود .

ان الوجودية ترجع في النهاية الى الحرية . ولكن الحرية ، كما تفهمها الوجودية ، مكتفية بذاتها وغير متعلقة بأي شيء آخر . انها من دون اساس ، لانها حرية سابقة للكينونة بل منفصلة عنها . والحرية التي من هذا النوع لا تفسر ولادة الانسان ونموه بل هي نوع من الحرية الزائفة التي تذكرنا بعضوية برغسون والتي هي مجرد عودة الى الحتمية .

وهكذا نرى ان الوجودية ، بالرغم من مزاعهما ، عاجزة عن تخليصنا من الحتمية . والصفة الحاصة لكل الحركات الفلسفية التي هي بمثابة رد فعل زائد هي انها ترجعنا الى نقطة كانت تريد تحطيمها بالذات . اما الشيء الذي تتميز به المذاهب الفلسفية الحديثة فهو استعالها لمختلف التعابير الفلسفية ، مفرغة من كل معنى بدئي . انها تفعل ذلك اما لتغطية خطأ وقعت فيه او لستروهم خلقته واشاعته .

نعم ، لقد رأينا كيف استعمل برغسون ، في نقده ، تعابير الفلسفة الكلاسيكية وكيف انه حور وبدل كل معانيها. فالكلام عن الحرية ، اذا كان لا يعني بذلك سوى العفوية الحالصة والدفعة الحيوية الاولية ، فهو بجد ذاته نوع من الحكمة ازاء القائلين بالحتمية . ولكنه بدون شك خداع للقارى والمستمع ، خداع قد لا يكون مبنياً على نية سيئة .

### الفصل الثاني

#### المشروع والاختيار

رفي « الانسان في البدء مشروع وجود يحيا ذاتياً » . ( سارتر ، صفحة ١٧ ) .

ان الانسان ، كما يقول سارتر ، ليس شيئاً تافهاً بل هو مشروع وجود يرتمي بذانه في المقبل ، وهذا ما يكون عظمته ونبله وكرامته . ولكن ماذا يعني الوجوديون بأن الانسان مشروع قبل كل شيء وان لا شيء موجود قبل ذلك المشروع?

لنوضح ذلك بلغة مفهومة فنقول: ان الانسان ، وهو كائن عاقل ، حر ، سيد لأفعاله ، يرتمي بذاته في المقبل ويعي ذلك الارتماء . فباستطاعته ان يفعل ذلك بمقدار ما هو كائن . اما النبات ، مثلًا، فلا يستطيع ان يقوم بذلك لانه محدود في مجال حياة بسيطة رتيبة . انه كائن لا وعي له يمكننا رميه في المقبل

ولكنه ذو ماهية ادنى من ماهية الانسان .

والاستطاعة نوع من الكينونة ، بل هي نوع من الكينونة المعينة . لذلك كان القول بان الماهية تتكون في نهاية الوجود المحقق قول متناقض . اننا لا نستطيع تصور الماهية الا وهي كائنة ، اي من حيث هي ماهية محققة وموجودة .

القول بان الوجود سابق للماهية صحيح ، ولكن في مجال المعرفة فقط . اما في المجال الانتولوجي وهو مجال الهجينونة فالعكس هو الصحيح ، اي ان الماهية هي التي تسبق الوجود . انها تسبق فعلا ذلك التحقيق المتوالي المتقدم او المتأخر ، تحقيق الكائن الذي يعمل والذي لا يستطيع سوى ان يعمل مجسب كينونته ومجسب ما يمكن ان يكونه في المقبل .

ويقابل سارتر ، من جهة اخرى ، بين مشروع الكينونة وبين ارادة الكينونة . فالارادة هي ، بالفعل ، تقرير واع ؛ ولكن سارتر يعي أيضاً أن كل قراراته لاحقة للأفعال التي بها يكون ذاته ، أي أن العقل والارادة يلعبان دورهما بعد صنعه لذاته وقذفه لها في المقبل .

وما الذي يقذفه كذلك ? ألعلها خُريته ? ولكن الحرية لا تفعل قبل العقل والارادة لانها مضافة آلى ملكتنا العقلية .

ألعلها ، اذن ، نزعاته وميوله في صميمها ? هذا هو المحتمل . عندئذ لا يكون ارتماء الانسان في المقبل سوى ارتماء انفعالي ، اذ يكون مدفوعاً بما ندعوه الحتمية البسيكو ــ فيزيولوجية .

لا شك ان الوجودي ، في مشروع وجوده ، منفعل ، بل هو واع ذلك الانفعال الكلي . ومن البدهي انه ما زال يفوق اي شيء آخر في الطبيعة ولكنه تفوق هزيل اذا ما أصر على استبعاد كل فاعلية عقلية وارادية ، اي كل فاعلية انسانية حقيقية.

وهكذا فيس في الوجودية اي تقدم ، بل نحن مــا زلنا موجودين في مجال الحتمية البسيكو ــ فيزيولوجية التامة .

اننا قد نتوقف ، كما يفعلون في علم النفس ، على عادات الانسان وذكرياته وصور خياله ثم على عاداته الفكرية والحركية ، فنقول : من الممكن ان يخلق كل ذاك نوعاً من الحتمية عند الانسان ، اذ يمكن اعتبار مجال الحالات اللاشعورية والحالات التي تحت الشعور ينبوعاً عميقاً لفاعليتنا . ان الانسان يكتسب بذلك قوة جديدة ترفع من مستواه بسبب وجوده الماضي وتحقيقاته السابقة ، اي بسبب ما فعله وما حققه من ذاته . فوجوده المقبل متعلق بالماضي الذي عاشه والذي ترك في نفسه آثاراً عميقة . انه سيستلهمه في كل نواحي فاعليته ، من خيال مبدع وتصورات وافكار متجددة ، وسيستند اليه بقوة في مشاريعه الجديدة كما يفعل العالم المتمكن من معلوماته المكتسبة .

ولكن كل ذلك ليس علة للنحقيقات المقبلة بل هو شرط لها. واداكان الانسان مثقلًا بذاته المكتسبة moi acquis فهو ايس

مجذوباً بها، بل انه يستخدمها كما يشاء بحسب ظروفه ومتطلباته. انه يفعل ذلك على نمط انساني فيحكم عقله بتروسٍ ثم يتوجه الى ارادته التي تظل ارادة حرة.

والآن نتساءل: هـل ارادة الكينونة ارادة لاحقة ؟ اني عندما اريد ان اكون على غط معين ، استطيع ان اريد ذلك ، بشكل واع ، بالنسبة الى كينونتي الحاضرة ؛ اي بالنسبة الى ما حققته من ذاتي وما اكتسبته من قوى مختلفة ، وبحيث اصبحت ارادة الكينونة عندي اكثر تنوعاً واكثر حزماً من ذي قبل . نعم ، من الممكن ان تكون قراراتي اليوم متعلقة بوجودي السابق ، فأفعالنا تلحق بنا ، كما يقول المثل . متعلقة بوجودي السابق ، فأفعالنا تلحق بنا ، كما يقول المثل . انها تنطبع فينا بعمق وتميل بنا الى القيام بأفعال جديدة مرتبطة بالافعال الاولى . ولكن من الحطأ ان نبالغ في الحكم على تأثير الماضي الذي عشناه في نفوسنا .

وهل يمكننا النسليم بان العقل والارادة لا يتدخلان اثناء تحقيقنا لذاتنا ، اثناء كوننا مشروعاً يجيا ذاته ، على حد قول سارتر ? وما هو الشيء الذي لا نتجارزه ? هل هو الكوجيتو الديكارتي ام الذانية ? اننا في كلتا الحالتين نقع في مثالية فارغة .

صحيح « ان المشروع الذي يجيا ذاته ، هو نوع من المثال الواعي ولكنه مجرد من العقل والارادة. انه شبيه بمستوى الحلم plan da rève

العمل Plan de l'àction . انه عمل انتقالي يلزم قوى الانسان الجسدية ولا يلزم قواه الحقيقية التي بها يتحقق الفعل الانساني المتميز ، ألا وهو الفعل العقلي المتصف حقاً بالارادة والحرية .

اني قد اجد في ذلك المشروع الذي مجيا ذانياً افعالاً غير ناضجة واندفاعات غريزية ونزعات سطحية ، تثبت وتفرض ذاتها كثمرة من ثمار هواي وكشهوة تروي غليلها بغض النظر عن كل القوانين الممكنة . اننا هنا ازاء حتمية عمياه . هذا واذا كانت تلك الذانية ترجع في نهايتها الحافعال عفوية لا يسأل عنها الانسان فالانسان خاضع، عندئذ ، لحتمية شبيهة بالتي تتحكم في مصير الحيوان ، مع وجود فرق بالدرجة فقط بين الاثنين .

واذا لم يكن خارج تلك الذاتية ، وهي بجد ذانه السانية ، سوى عمل انتقالي هدفه تحقيق شي، خارجي ، فكيف يكننا التكلم عن ارادة للكينونة وعن تقرير واع مباشر ? اننا في هذه الحال نلجأ الى استعمال تعابير لا تحمل في طيانها اية دقة او اي شي، انساني بالفعل، وجل ما في الامر ان ذلك « التقرير ألواعي ، الذي يضاف اضافة خارجية يمكننا نسبته الى الانسان الصانع Homo faber وهو الانسان المتصف بالذكاء العملي ، الي بذكاء لا يسمح بتمييزه فعلياً من الحيوان الحذق .

ولو كانوا يعنون بالذاتية ذلك التحقيق الفعلي البطيء للذات الانسانية ، التي تتكون بالوجود الآني وفيه ، اي التي تتكون بالافعال المقررة وغير المقررة مجرية ، لكانوا يملكون ، عندئذ،

مفهوماً اصح عن تكوّن الشخصية الانسانية. ولكان باستطاعتنا ايضاً ان نقول بتعبير دقيقان كل واحد منا يصنع ذاته بوعي، متكاملًا في حياة تتسع وتغتني باست،رار.

وهكذا يصبح الانسان ، ببنائه لذاته ، سيداً مسؤولاً عن كيانه العميق وكماله النهائي .

ان هذا الكلام قد يبدو مبتذلًا بالنسبة لكثير من المفكرين المعاصرين الذين يتجاهلون تراث العقل الانساني خلال العصور ويسيرون خلف البدع والافكار الغريبة .

(ت) « الخطوة الاولى الموجودية هي ان تضع الانسان امــام كينونته وان تضع عليه مسؤولية وجوده الكلية ». ( سارتر،

صفحة ١٨).

لا شك ان كينونتي متعلقة بي . ولكن اذا كانت ارادتي تتبع ما تكو"ن مني حتى الآن ، فكيف اكون مسؤولاً عن افعالي وعن وجودي ، وكيف اكون مسؤولاً عن « ماهيتي » النهائية ؟

واذا كان ما صنعته من ذاتي ناتجاً عن ذلك المشروع الذي هو مشروعي فلست مسؤولاً عنه بالفعل، بالرغم بما يقوله سارتر. وسبب ذلك آني، في نظره، مقذوف في الوجود بمركب غامض هو مركب اللاشعور والذائية العفوية . اني ، في النهاية ،

اصبح غير مسؤول عن وجودي باكمله .

الوجودية محقة في تأكيدها على ضرورة مواجهة الانسان لكينونته وفي طلبها منه ان يتحمل وحده مسؤولية وجوده . الإلكان هذا غير ممكن الااذاكان الانسان حراً اثناء صنعه لذانه ، اثناء شروعه بالوجود .

والانسان حر عندمـــا يسيطر على ذاتيته ، ولكن هذه السيطرة لا تتم بافعال عفوية انتقالية بل بافعال روية، اي بافعال عقلية وارادية تسمح له بتصور الوجود وتحقيقه في مجال نيــُر حر.

واذا حصل ليان ارفض كل تأمل وكل تقرير ارادي شخصي فاني ما زلت مسؤولاً عن وجودي الذي يجري فينوع من الظلمة ومسؤولاً ايضاً عن ماهيتي الحاضرة . اما ما يختص بالافعال العفوية الصادرة عن ذاتيتي ، تلك الذاتية التي لا اتجاوزها والتي لا استطيع ان اتجاوزها ، فاني لست مسؤولاً عنها . وسبب ذلك انها غير متعلقة بالعقل والارادة بل هي مجرد حركات القوى الانسانية التي في داخلي . اني لست مسؤولاً عن سوى الافعال التي اقوم بها والتي اقررها بشكل واع .

ان كل فيلسوف حقيقي يرى هذه الاشياء بشكل اكيد وقليلون هم الاشخاص الذين لا يعون ذلك بوضوح .

لذلك نحن ننضم الى الوجوديين لنقول للنــاس: «اجتهدوا دائمــًا ان تنظروا الى الحالات المكونة لشخصيتكم على انهـــــا

حالاتكم بالذات . انكم تكونون كما اردتم ان تكونوا وكما تقررون وتصممون ان تكونوا . فالانسان يتوقف كثيراً عند تأثير البيئة الاجتاعية ويبالغ فيه ، ومن الضروري جداً ان تقاوموا ذلك الضعف وذلك التراجع في الحياة » .

ولكن كل ذلك يتطلب حرية حقيقية يستطيع بها الانسان تخطيط مراحل وجوده وتحقيقها . وان لم نؤمن له تلك الحرية الحق فكلامنا كله فارغ .

\* \* \*

« الانسان یختار ذاته باختیار. ایضاً بقیة الناس » . ( سارتر ، صفحة ۱۸ ) .

الا يقصد سارتر بقوله هذا ان الانسان اذ يختار ذاته يختار البضاً بقمة الناس ?

و الكن هذه الفكرة ليست جديدة لانها عودة الى فلسفة كانت ؛ عودة الى الامر المطلق imperatif categorique ، وهو الحكم القطعي الصادر عن العقل العملي المستقل الذي يعبر عنه كانت بقوله : « اعمل دوماً بجسب فكرة يمكنك ان تجعل منها قانوناً كونياً شاملًا ». ان هذا الحكم القطعي هو ، بالنسبة الى كانت ، الشكل الكوني المطلق لكل اخلاق ممكنة .

ولكن أليس من باب الادعاء الخالص ان نجعل من العقل الانساني او من قوة الاختيار عند الانسان شيئًا مطلقاً يكون القاعدة الوحيدة لكل فاعليته ?

أنه ادءاء فارغ لانه مخالف ، بالواقع ؛ للتجربة اليومية . فلا يخطر على بال اي انسان يختار عملاً من الاعمال ان اختياره هو بالوقت ذاته عن الآخرين . ولكني استطيع القول من جهة آخرى، اي من الناحية النفسية والاخلاقية ، ان زيداً او عمرواً عندما يختار ذاته ، مثلا ، كرجل وفي لامرأته ، يود ان يكون كل الازواج مثله ، في حالة تفاهم تام مع زوجاتهم . وقد يكون زيد واعياً القيمة الاجتماعية لذلك الاختيار وواعياً انه مثل حي في البيئة التي يعيش فيها .

ولكن الشيء الهام الذي يعلمه زيد والذي يتغافل عنه سارتر هو ان بقية الناس لا يمكنهم ان يختاروا ذواتهم على الشكل المرغوب فيه الا بخضوعهم الى ناموس عقلي له ، مجد ذاته ، قيمة كونية(١).

وليس الامر كذلك مع صانع الخير فقط بل مع صانع الشر أيضاً الذي يود ويريد أحياناً أن يكون كل الناس مثله . أنه يصنع لذانه ضميراً خاصاً يبرر بواسطته كل أفعاله السيئة .

\* \* \*

ر بهذا تكون مسؤوليتنا اكثر بكثير بما نظن لانها تلزم الانسانية جمعاء ، . ( سارتر صفحة ١٩ )

لقد ميز الفلاسفة ، بالنسبة لافعال الانسان ، المسؤولية

<sup>(</sup>١) هذا يعني أن كل انسان يختار ذاته فقط ، اختياراً عقلياً واعياً .

الاخلاقية من المسؤولية الاجتاعية . فافعالنا لها مدى اجتاعي لا ينكر . ولكن ماذا تصبح المسؤولية الاجتاعية اذا لم يكن الانسان مسؤولاً من الناحية الاخلاقية قبل كل شيء ?

ان سارتر لا يقول شيئاً عن المسؤولية الاخلاقية الاولية ، وهذا يعني انه لا يضع اساسـاً للمسؤولية الاجتاعية التي تفقد قوتها بسبب ذلك .

لقد تكلموا كثيراً عن مسؤولية الانسان الاجتاعي ، عن مسؤولية رب العائلة، مثلاً ، او عن مسؤولية الكاتب. ولكنها مسؤولية لا توجد فقط عند الآمرين بل وعند المأمورين ايضاً . والوجودية مصيبة في تأكيدها هذه النقطة ولكنها لم تبدع بذلك شيئاً ، بل تأكيدها ضعيف ، مجد ذاته ، لانه يتناول مفهوماً منعدم الاساس .

هذا ونلاحظ ، من جهـة اخرى ، ان سارتر لم يستعمل مفردات كانت ولم يتكلم عن ناموس كوني ، بل انه ، كما يبدو لنا ، يبغي الابتعاد عن الاخلاق الشكلية . انه يكتفي بقوله هذا : لا اني ابدع صورة عن الانسان الذي اختاره ، ، مم يبقى في النظرة الظاهرية Phénoménisme مع انه يتبنى ، مجسب قوله، التصورية الكانتية. الا يقول فيا بعد: ان الانسان مشرع لذاته ومشرع مختار ?

#### الفصل الثالث

#### القلق

#### « الانسان قلق » . ( سارتر صفحة ٢٠ )

من البدهي ان ينشأ القلق في حالة كهذه ، عندما يتم الاختيار بعيداً عن كل تأمل واع . فالاختيار ، عند سارتو ، لا ينيره اي شيء ولا يوجهه اي انسان ، بل يتم في مجال اللاوعي ، متزجاً بعفوية مطلقة .

ومجتاج الانسان في وجوده الى قواعد واشارات . فاذا انكر هذه القواعد ورفض رؤية تلك الاشارات فقد طمأنينته ، لان اختياره لا يكون ، عندئذ ، مبنياً على شيء . واذا كان الاختيار منعدم الاساس وكانت المبادى، والقوانين مرفوضة والسلطة محذوفة، فهل يبقى لدينا سوى الميوعة وعدم الاستقرار، موى الاضطراب والقلق الدائم ?

نحن لا ندعي ان بامكان الاخلاق التي تنص على مبادى، معينة تأمين التطبيق بسهولة وراحة ، فالواقع شيء مركب والاختيار ما زال قاعًا بالرغم من وجود تلك المبادى. ان كل وضعية واقعية هي وضعية نوعية ولا احد يستطيع القول بان حل اية مشكلة انسانية يتم بتطبيق المبادى، تطبيقاً آلياً .

ان الاخلاق المبدئياة لا تحل كل المسائل المكنة دفعة واحدة. إنها ناموس مربّع، ونور يسهل الطريق، وسند ومعونة.

اما الاختيار من حيث هو تأمل واع وتقرير ارادي ، فهو في كل الاحوال ، من صنع الذات الانسانية . إن الانسان يرجع ، في كل اختياره ، الى معان انسانية مشتركة بين البشر فيجد امامه اشارات يستطيع تأويلها والاستنارة بها .

افيكون للقلق مجال عند ذلك الانسان المتروي ؟ كلا . ولكن لا بد من وجود نوع من الاضطراب في نفسه عندما يبحث عن النور . انه اضطراب يزول بمجرد عثوره على حل للمسألة . ولكن هذا لا يعني ان الحل نهائي ، بل المهم ان يكون حلا متكيفاً مع الوضعية المباشرة بذاتها ومطابقاً لناموس الافعال الانسانية الثابت .

نحن نقول بومجُوَّدُ أشارات يستخدم الانسان في اختياره لافعاله ، في اختياره لذاته ( أوهذا ما ينكره سارتر في رجوعه

الى موضوعة كيركفارد ، وهي الموضوعة المستخرجة من محنة ابراهيم .

\* \* \*

« لكل واحد منا ان يتساءل: هل هو ابراهيم بالفعل وهل الملاك ملاك بالحقيقة? وكيف يثبت لي ذلك ?... اني لن اجد اي اثبات واية علامة تقنعني » ( سارتر صفحة ٢١ – ٢٢ ).

نعم ، هل انا ذلك الشخص المكاف باغـــام رسالة في العالم بحيث يكون تصوري للانسان واختيـــاري له مفروضين على البشر ? ومن اقر بسلطاني في ذلك الاختيار حتى تكون الانسانية مرتبطة ومسيرة بافعالى ؟

ان سؤال سارتر لا يدهشنا ، فهو من صلب مذهبه، بل يذكرنا ايضاً بالمذاهب السابقة كمذهب ديكارت مثلاً . فما هو الاحساس la sensation بالنسبة للديكارتيين المحدثين ? ان الجواب عنهذا السؤال الاولي يقرر كثيراً من المسائل اللاحقة.

يرى ديكارت ان الاحساس حالة شعورية ، اي انه شيء لا مادي ، بل مجرد تبدل في الادراك . فالإنسان يفكر ويحس ويعرف وينسى ويجب ويريد دون موضوع لهذه الحالات المختلفة . اما ما هو اولي وغير قابل للشك ، بالنسبة لديكارت ، فهي تلك الحالة الشعورية بعينها .

اني لا استطيع معرفة شيء آخر سوى ذلك التبدل ، أي

دی ل دیالت

انني لا اعرف سوى نفسي ، اذ ليس بامكاني الحروج من ذانيتي أو تجاوزها .

واذا أضفت لهذه الاحساسات مدى فذلك يتم، عند كانت، محسب بنيـة الأنا، اي مجسب المقولات الذاتية السابقة للتجربة والمكونة لحساسيتي . امـا الفلاسفة الآخرون كالولاديين Génétistes فيعتبرون تلك الاضـافة نتيجة للتركيبات التجريبية .

وعلى كل حال ، لسنا هنا امام شيء سوى معرفة مثالبة ، معرفة ذاتية تماماً تؤدي بنا الى نسبية كل معرفة ومحاكمة وعلم. اننا نقع في فلسفة الشك ثم في فلسفة اللامعرفة .

فهل للهالم الحارجي وجود بجد ذاته ? يقول البعض: نعم ، ولكنهم يضيفون الى ذلك انهم لا يعلمون ولا يستطيعون ان يعلموا عنه شيئاً. اما خلفاء كات ، فيقولون ، بالعكس ، ان العالم الحارجي لا وجود له بجد ذاته .

اما نتيجة ذلك منطقياً فهي ان لا علامات في السماء او على الارض ، اذ لا يأتيني اي تأكيد من الاشياء مباشرة ، لا في الاحساس الاولي ولا في الادراك الناضج الذي يليه في ذهني . واذا وجدت علامة ما فأنا الذي اقوم بتأويلها وانا الذي اعطيها معنى ، اي انه لا وجود في هذه الحال لعلامات اصطلاحية فقط .

وهذا يعني ان العلامة الاصطلاحية لا تفيد شيئاً. فاذا شككت بالعالم الخارجي وجب على ان اشك ايضاً بكل علامة تأتيني منه لتدلني على طريق حياتي وتؤكدني في المهمة التي وجدت من اجلها. لذلك ارفض كل ناموس خارجي يريد ان يكون قاعدة لاعمالي البشرية ، ولا شيء يستطيع التأكيد بأني كابراهيم ، اي ذلك الانسان الذي القيت على عاتقه مهمة معينة . نعم ، ليس هنالك ، عند الوجوديين ، سوى القلق . فقلق قبل الاختيار وقلق في الاختيار وبعده .

ان الوجودية ليست مسؤولة بمفردها عن تلك الفوضى غير الانسانية ، بل ان جذورها موجودة في كثير من الفلسفات السابقة كفلسفات ديكارت وكانت وهيجل . بل تبدو لنالوجودية وكأنها نهاية ذلك الخط ، اي نهاية ذلك « التطور » الذي يطيح بالتراث الانساني الحق ويرمينا في هوة اللامعقول ، اللامعقول الذي يبشر به هايدجر وغيره من الفلاسفة .

\* \* \*

« انه قلق بسيط يختبره كل الذين تحملوا مسؤوايات » . ( سارتر ، صفحة ۲۲ ) .

كلا ، ليس القلق ، في نظرنا ، شرطاً للعمل . فمن واجب الانسان السائد افعاله ان يتحرى الغاية التي يسعى اليها .

انه يعمل ببصيرة ، عالماً بكل الوسائل الموافقة والامكانات التي في متناوله ، وعالماً ايضاً بالعقبات التي قد تعترضه .

ان ذلك الانسان يعمل بروية والروية تفرض نوراً عقلانيــاً وفحصاً دقيقــاً للدوافع الموضوعة في الميزان ثم مقارنة حكيمة بينها .

واذا نظر الانسان من جهة اخرى الى بهكنات متعددة فهذا دليل على الفطنة لا على القلق . ان الاختيار يمكنه ان يتم في جو منالصفاء التام، وليست النفس الصافية تلك التي تنام ولا تبالي شيئاً ، بل التي اعدت ذاتها مجكمة وتعقل من اجل العمل المرسوم .

اما الاختيار ، عند سارتر ، فيتم ، كما يبدو لنا ، قبل الفعل الارادي الحر ، كأن الاختيار ليس فعلًا انسانياً . ولكن اليكن لفعل انساني يلزم الشخص ازاء ذاته وحيال الانسانية ألا يكون سوى فعل ينبثق عن الشخص بكامله ?

كلا ، ليس الممكن الذي نختاره ذا قيمة بمجرد اختيارنا له، بل نحن ، بالمكس ، نختار شيئاً لانه اصح من غيره ، ونختاره لان قيمته في ذانه ومن ذاته . انها قيمة ليست متعلقة بنا ، بل بالعلل الداخلية والحارجية التي تبنيها وتفسرها .

ولكن هذا لا يمنع وجود اناس كثيرين مختارون دون روية فيتخبطون في القلق ويتعلقون باختيارهم هذا كما يتعلق

الغريق بمركب النجاة . انهم يثابرون على المسير في الظامــــا. بالرغم من كل شيء .

وهكذا فقلق الوجودي هو قلق انسان لا يلعب العقل عنده اي دور. انه يعمل بحسب هواه، تحت ضغط العوامل الانفعالية المركبة التي تجعل كل افعاله بعيدة عن الحكمة . ان القلق شيء حتمي في كل مذهب ينكر نبل الانسان الحقيقي .

### الفصل الرابع

#### الهجر

# « نود القول فقط أن الله ليس بموجود وأن علينا استخراج النتائج الناشئة عن ذلك حتى النهاية » (سارتر ، صفحة ٢٣ )

لا شك ان موقف الوجودية هنا منطقي اكثر من موقف الاخلاق العلمانية ، تلك الني تستبدل مفهوم الله بمفهوم لا شخصي مبهم هو نوع من القوة العمياء والقانون الذي يفرض نفسه على الجميع. ان الاخلاق العلمانية ، بكل انواعها ، مليئة بالمفاهم القبلية التي تصدم حسننا السليم . واذا كان سارتو لا يويد تلك المفاهم فهو ليس بمخطى، ، لانه اذا كان الله غير موجود فلا شيء يستطيع الحلول محله ، لا الانسانية ولا المجتمع .

ان رد الفعــــل الوجودي ضد نزعة القرن التاسع عشر الراديكالية هو رد فعل قوي . ولكنه ليس ردرً فاعلًا ، لانه

اذا كان الله غير موجود فكل خير يبدو وكأنه اسطورة من الاساطير .

هذا ويقول سارتر ، من جهة اخرى ، ان لا وجود لطبيعة انسانية معطاة وجامدة . ولكنه قول لا معنى له لان كلام الفلاسفة عن طبيعة انسانية ثابتة لا ينفي وجود الحركة والتغير في طبيعة فردية معينة ، اي في ماهية موجودة . بل ان طبيعة الانسان الفردية تغتني بعلاقتها مع تلك الطبيعة الثابتة التي تنتج عنها سلسلة طبيعية من العمليات . فالانسان ليس كائنا محداً وعدداً اي محكوماً عليه بان يبقى حسب طبيعته الاولى . ان في العالم كائنات موجودة وجوداً واقعياً عينياً ، تحوي في ذاتها قوة حياة لا توجد عند بقية الكائنات التي لا طبيعة لها ( النبات والحيوان مثلا ) .

نعم ، هنالك نوع من الحتمية تسمح لنا بتصنيف الانسان في سلم الكائنات، ولكن هذا لا يعني انه معين قبلياً. فالانسان موجود ليصنع ذاته محتملًا في وجوده الانساني ومجيث لا يستطيع احد القول انه تام الصنع منذ البداية .

ان العقول الحديثة المشبعة بمفهوم النطور غير قادرة على فهم المعاني الاولية وتمييزها ، وهي المعاني التي تستعملها الفلسفة الحية لحل المسائل الانسانية الدائمة . انه لشيء مدهش حقاً ان يبتعد المفكرون عن بساطة المعاني ووضوحها .

ويقول سارتر: انه لا وجود للحتمية لان الانسان حر بل لانه حرية (صفحة ٢٥)

لا شك ان الانسان حر من حيث طبيعته الانسانية وهو حر ليغتني في وجوده كانسان . ولكن ما هي تلك الحرية التي يصفها سارتر بانها سابقة للماهية ? انها محض اباحية لا تستطيع مطلقاً ازالة الحتمية من الوجود .

لقد انكر سارتر الحتمية الطبيعية ، بل انكر الحتمية من اساسها. ولكنه عاد ، بالرغم من مزاعمه ، الى وضع تلك الحتمية بشكل جديد فاصبحت عنده حتمية الهوى وحتمية الدوافع العفوية المجردة عن كل روية .

ان الانسان يسير في وجوده بجسب شيء معين، وليس هذا الشيء، عند سارتر، سوى مجموع تلك النزعات الكامنة في النفس الانسانية، النزعات التي تشكل نواة غامضة لا يستطيع الانسان السيطرة عليها حقاً. ان انسان سارتر يعمل من دون ارادة حقيقية، واذا وجدت الارادة عنده فهي لاحقة للفعل وبالتالي لا معنى لها. انه انسان لا يعمل بجرية، بل هو مدفوع وملزم من الداخل. وليست حريته سوى تلك العفوية التي وملزم عنها برغسون والتي هي محض اندفاع حيوي.

اننــــا لنجد برغسون وهيجل في كل النواحي الغامضة من الفلسفات الوجودية الحديثة . فان قلنا : الانسان حرية ، فهذا

لا يعني انه ينمو تلقائيـاً بجسب ذلك الاندفاع الذي لا يتحطم بسبب تحريكه للانسان من الصميم .

ولكن الانسان الذي ينمو من تلقاء ذاته كما تنمو سنبلة القمح مثلًا ليس ذلك الانسان الحر او تلك الذات الانسانية التي يدّعون التأكيد على نبلها وكرامتها . ان الحرية المأخوذة بمعنى العفوبة متعلقة بالكائن الحي ويوصف بها الحيوان والنبات .

اننا ننعت الحيوان والنبات بانهما معينان لانهما يعملان خارج تلك العفوية المكونة لحياتهما . ونقول ذلك ايضاً عن الانسان الذي يكون حراً على مثال الكائنات الدنيا.

#### \* \* \*

« الانسان محكوم عليه بالحرية . محكوم ، لانه لم يخلق ذاته . وحر من جهة اخرى لانه مسؤول عن كل مـا يفعل عجرد ارتمائه في العالم » . (سارتر، صفحة ٢٥)

ومن هو الذي حكم على الانسان بالحرية ? اهو الله والله غير موجود ، في نظر سارتر ، ام هي الطبيعة الانسانية وهذه منفية أيضاً في مذهبه ? وما هي تلك الحتمية الجديدة التي يجدثنا عنها سارتر والتي لا صلة لها بالحتمية الطبيعية كما فهمها كلود برنارد ؟

الانسان ، في نظر سارتر ، لم يخلق ولم يخلق ذاته بل انه ملقى في العالم بالرغم منه . وقد تحدث برغسون عن ذلك من قبل عندما تكلم عن التطور المبدع. ولكن التطور عند برغسون



ليس معيَّناً ولا معيِّناً اذ هو تطور يبدعذانه بذاته، وتطور حر بالضرورة لانه في ماهيته حرية .

اليست الوجودية ، كما تبدو لنا الآن ، قصاصاً لبرغسون ؟ بل اذا نظرنا اليها عن كثب تأكدنا من كونها فلسفة مادية على نحو جديد. انها تماماً كالفلسفة البرغسونية التي ظهرت كرد فعل ضد المادية الكلاسيكية ، مادية النزعة الراديكالية التي سادت عهد الجمهورية الثالثة في فرنسا .

ان وجودية سارتر فلسفة مادية صرفا تعبث بروحانية دقيقة جداً اذ تلوذ بجرية مشوهة فرضتها فلسفة برغسون في كل مكان حتى انها انعدمت تماماً .

لقد استغنى سارتر عن كل المفاهيم القبلية الموجودة في النزعة الراديكالية الشائخة، ونحن لا نلومه على ذلك. ولكن باي حق يعود الى وضع مفهوم قبلي جديد يدعوه بالحرية? باي حق يغرض علينا انساناً يلقيه التطور في العالم ويتصف حتماً بالحرية ?

ان الحرية، عند سارتر ، موضوعة بجسب مفهومـــه عن المسؤولية في ثوبها الجديد ؟ فهن الذي يتطلبها ومن الذي سيسأل ذلك المحكوم عن افعاله ؟ أهو الله والله ليس بموجود ام هي الطبيعة او العالم ؟

فاما ان تكون حرية سارتر مفهومـــاً قبلياً يذكرنا بالراديكالية العلمانية ، مفهومـــاً يجب على سارتر ان ينحيه من مذهبه. واما ان تكون تلك الحرية من معطيات التجربة الداخلية ، معطية يشهد لها وعيه كانسان وهو الوعي الذي لا يمكنه الغياب تماماً حتى في الساعات التي تخط و تبنى فيها النظريات.

واذا كانت الحرية كذلك فكيف يجتفظ سارتر بشهادة شعوره في هذه النقطة مع انه يزدري شعور الآخرين? واذا كان يعي مسؤوليته حقاً فما هو موضوع مسؤوليته وما هي الهيئة التي يكون مسؤولاً امامها?

الانسان ، في نظر سارتر، مسؤول تجاه ذاته فقط. ولكن ما معنى هذه المسؤولية اذا لم تكن هنالك أية صورة عن الانسان الا التي تبدع ذاتها بارتمائها دوماً في الوجود ? وكيف يمكن للانسان ان يكون مسؤولاً تجاه صورة عن ماهيته لا تكتمل الا في نهاية وجوده ، اذا صح لها ان تكتمل ?

ان ما نستطبع فعله حقاً هو المقارنة بين عمل بلغ نهايته وبين مشروع عمل اولي ، دون ان يكون هنالك نوع من المسؤولية. فالمقارنة تسمح لنا ، عندئذ، ان نلحظ وجود تطابق او انحراف يجعل من الفعل شيئاً غير منسجم مع المشروع الاصلي ، ولاشيء غير ذلك .

ان يكون الانسان منطقياً مع ذاته وان يعمل في خط الصورة المثلى من الجل تحقيقها هو نوع من العمل المنسجم مع حتمية الوجود ولكنه عمل لا يتضمن اية مسؤولية . اما بالنسبة الينا ، اي بالنسبة الى عامة الناس ، فانشا اذا شعرنا بالمسؤولية

تجاه ضميرنا وتجاه الله فذلك لاننا نعمل أو نسعى الى العمل مجسب احكام مرتسمة في سماء المعقولات. اما اذا كانت فاعليتنا تتحقق خـارج احكام العقل، اي خارج كل ناموس الهي او انساني، فلا يكون لدينا عندئذ اي شعور بالمسؤولية، لا تجاه ضميرنا ولا تجـاه الله. ان سارتر ينفي المعقولات ولذلك لا يرى انه مسؤول عن اعماله.

افيكون المرء عندئذ مسؤولاً تجاه البشر بمجموعهم? ولكن سارتر سبق ان ابعد كل النواميس الالهية « المزيفة» وكل اصنام الراديكالية البورجوازية. لقد كان دوركايم Durkheim يقول: ان النزعة الاجتاعية تضع المجتمع المحادية. اما نحن فلا نقر بدلاً من الله الذي كانت تضعه الفلسفة التقليدية. اما نحن فلا نقر هذا الاساس لانه قريب، والقيمة ، في نظرنا ، للاساس النهائي فقط .

لقد سعى دوركايم مع مدرسته الاجتاعية اجمالاً الى وضع اساس لمذهبهم . كذلك صنعت النزعة الراديكالية . اما سارتر فهو ليس فقط بعيداً عن ذلك الاهتام بل يسعى ، بالعكس ، الى ازالة كل الاسس متكلماً عن مسؤولية لا معنى لها. انه يعود الى مفهوم غامض غير محدد عن الانسانية والمجتمع .

واذا كنا موجودين على مستوى انساني بجت وكان كل الناس مثل سارتر يفهمون الحرية على انها اباحية فلسنا عندئذ سوى مجموع اباحيات تلتقي بعضها مع بعض فتتواجه وتتصادم.

واذا كان للاباحية حد فما علة هذا الحد ? انه حد اعتباطي موضوع قبلياً، والفرق بينه وبين الحد الموجود في الراديكالية ان هذا الاخير موضوع في البد، . اما الحد الوجودي فيان في نهاية المطاف ، كما عند كانت في اثباته لموضوعات الفهل العملي .

هذا ونستطيع القول من جهة اخرى ان سارتر ليس خالياً من الضمير ، بل انه يشعر فعلًا بالمسؤولية الاخلاقية والاجتاعية، مسؤوليت من حيث هو ايضاً كانب وفيلسوف يدعي الحكمة في زمانه .

واذا كان سارتر مجافظ على شعوره بالمسؤولية فلأنه يشعر ايضاً بكل ما تبقى . ولكنه يسعى ، في الوقت ذاته ، الى خنق شهادة الضمير لان شعوره بالمسؤولية شيء يزعجه . انه ينادي بالمسؤولية ولكنه، من الناحية العملية ، يكتب ويتصرف كانسان غير مسؤول ، لا اخلاقياً ولا اجتاعياً. ان المسؤولية التي يتحدث عنها شيء لا معنى له بالحقيقة .

\* \* \*

الفیلسوف الوجودي لا یؤمن بقوة الهوی... انه یری ، بالعکس ، ان الانسان مسؤول عن اهوائه (سارتر ، صفحة ۲۵ – ۲۲ ) .

كأن هذا القول سطر للرد على شكل معين من اشكال الحتمية . فقوة الهوى الالزامية عذر من اعذار الحتميين ولكن سارنر يبتعد عن تلك الحتمية وينفي هنا طغيان الهوى .

ان الاهواء مختلفة الانواع، ومجدثنا سارتر عن هوى جميل ليس بتيار مخرّب. ولكن منا الذي يسمح لنا بالتكلم عن هوى جميل، هنا ام هناك او عند هذا ام ذاك ؟

لا شك اننا ازاء مفهوم قبلي مع ان سارتر قد طلب منا ابعاد كل المفاهيم القبلية الموجودة في المذاهب السابقة. فبأي حق يستطيع التكلم عن جمال هوى من الاهواء مع كونه قد نفى سابقاً كل مجال نتير للقيم والتبريرات والاعذار . وما هي قيمة ذلك الهوى التي تظهر فجأة من حيث لا ندري ?

ليس الهوى الجميل عند سارتر سوى هوى الاختيار الذي ينبع من « اناه » المظلم. انه مختار ذلك الهوى دون سواه فيريده بوعي ويصرح بانه مسؤول تجاهه. ثم يضيف الى ذلك قوله بان هواه الجميل لا يعميه. وأكن هذا ليس بعذر يستطيع تقديمه للذين يوجهون اليه اللوم بسبب سعيه لاشباع هواه. انه وذلك الهوى شيء واحد بل هو مسؤول عنه ازاء نفسه وحيال كل الناس. والمهم ، في نظره ، ان ارواءه يتم بكل حرية ، فكل شيء مباح اذا لم يكن الله موجوداً .

يقول سارتر أن الانسان مهجور فهو ، أذن ، حرية لا حد لها ولا ضابط . أن باستطاعته تنمية هواه دون أي رادع ، شرط أن يبقى ذلك الهوى في خط ما يدعوه الآخرون بالأنا الاساسي le moi fondamental ( مع استبعاد كل فكرة عن الطبيعة الانسانية ) ، أو بمجموع النزعات faisceau

de tendances ( مع استبعاد كل فكرة عن الجوهر ). اليست كل هذه الاقوال قريبة بما يبشر به اندره جيد ?

اننا لنجد هنا نوعاً من المجون الذي يصعب اخفاؤه. فأبطال سارتر جبناء فاسدون وهم في ضعفهم الموروث مليئون بما هو غير طاهر . انهم موسومون وملزمون كاشياء ميتة، بل هم مجرد حطام يجرفها التيار دون ان تجد مخرجاً لذاتها .

ولكن سارتر محتج على كل الذين يصفون ابطاله بجـــا سبق، ومحتج ايضاً بقوله: ان في ذلك الهوى الجميل قوة ونبلاً. فهو بمجرد وجوده ونموه مجعل منه انساناً اعلى وموجوداً ذا ماهية سامية... ماهية مندرجة في مجال الصيرورة.

#### \* \* \*

« ترى الوجودية ان الانسان غير قادر على الاستعانة باشارات توجهه بل هو يؤول هذه الاشارات كما يروقه ان يُغْعَل » . (سارتر ، صفحة ٢٦)

ان من واجب الانسان ، بحسب نظرية سارتو ، الاكتفاء بذاته لانه مستقل لا يخضع لاي قانون. فالطاعة ليست مفروضة عليه بل هو السيد الاوحد، لا محتاج الى اي انسان آخر اذ يجد المعرفة في ذاته ويستن قوانينه بذاته. انه مشرع ومرب حكيم.

يا لهـــا من فلسفة فردية قابعة في مجال الذانية ولا تريد الخروج منهـا! ان على الانسان تفسير وتأويل كل شيء وحل

كل الرموز بحسب رغبته لان اليقين لا يوجد الا في الأنا . اما اليقين الموضوعي ، وقد نما في المذاهب الفلسفية منذ ديكارت ، فهو لا شيء في نظر سارتر ، لا من ناحية مباشرة ولا من ناحية غير مباشرة .

لقد وجد ديكارت اليقين في افكاره البينة . امـــا سارتر فيجده في مركبه الصميمي المكون من نزعات تعمل في مجال الوجود المباشر . انها لخطوة اخرى نحو الغموض والوهم .

وكل معونة، محكوم عليه في كل لحظة بان يبتكر الانسان». (صفحة ٢٦)

ان هذا التوكيد المتطرف للذات نتيجة لكل ما سبق، اذ انه لم يعد هنالك مجال للاتكال على احد ، لا في السهاء ولا على الارض . فالانسان مهزول عن العالم ومهجور .

اننا نلحظ ، من هذه الناحية ، فرقاً كبيراً ( في الظاهر على الاقل ) بين الفردية الوجودية وبين فلسفات الأنا السابقة لهـا. فهذه الفلسفات نادت بالأنا من اجل الارتفاع به وتأليه . اما سارتر فيجعل من الأنا نوعاً من الضحية . ان غياب الله وغياب المعونة الانسانية شيئان مزعجان ، لذلك لا بد للانسان المهجور ان يتألم ويشعر بالقلق واليأس .

ولكن الفرق ظاهري كما قلنا، اذ لو رجعنـــا الى حقيقة

الامور؛ فارضين الاخلاص فيما يقوله الوجوديون، لرأينا انهم فخورون بذلك الى حد كبير. فجورج باتاي G. Bataille يصرح بقوله: « اني اعلم الانسان كيف يتم تحويل القلق الى لذة فائقة ، . لعمري أليس هذا القول هراء ?

وكيف نحكم في كل هذه الادعاءات ? انها ، اولاً ، كلام فارغ يضعنا في جو من الرومانتيكية المضحكة . واذا تكلمنا عن هذه الرومانتيكية بشكل عابر فلأننا نحتقر الذين يودون تحويل القلق واليأس الى لذة قائمة في ذاتها . ان هؤلاء مخلقون جواً مناسباً لعدد كبير من امراض هذا العصر نحن بغني عنها .

ثم ان في هذه الادعاءات انينا وتأوها، تأوه الانسان الذي للم يعد يرى الله ولم يعد يسمع كلامه، تأوه الذي فقد ثقته بالناس وسقط في ظلمة نفسه الحالكة .

هذا ونستطيع القول ، من جهـة ثانية ، ألا شيء يتصف بكيان معين اذا كان الله غير موجود . واذا كان المعلم او الفيلسوف موجوداً فهذا لا يعني انه ذو كيان، لان الانسان ، في نظر سارتر ، يبدع كيانه باستمرار . فليس باستطاعة المعلم، اذن، ان ينير تلاميذه ويرشدهم ، مبيناً لهم معنى الحياة . ان كل واحد منهم محكوم عليه بالحرية ولا يستطيع المعلم ان يفعل شيئاً لانه لم يتكون بعد .

اما نحن فنمتقد انه بوجد بيننا اشخاص كابراهيم ، اشخاص

موجودون وعلى عانقهم اداء رسالة في العالم . ان هؤلاء الرسل يشعرون بالقلق مدّة طويلة ويبتكرون ذواتهم من اجل كل الناس .

وان قيل لنا عن الانسان انه يعيش دون سند وان عليه ابتكار الانسان في كل لحظة ، فهل يكون هنالك تناقض في مذهب سارتر ?

لا مجال للتكلم عن التنافض . فكل انسان هو كابر اهيم صاحب رسالة يؤديها في العالم . والعالم ملي، بملايين البشر الذين هم كابر اهيم والذين لا نور لديهم لاضاءة الطريق امامهم . انهم لا يأخذون شيئاً ولا ينتظرون شيئاً بل يبتكرون انفسهم من اجل انفسهم ، مع توهمهم انهم يفعلون ذلك من اجل الآخرين ايضاً . الرسل جميعهم وحيدون مهجورون وليست الانسانية سوى مجموع اناس مهجورين ومنغلقين على انفسهم عام الانغلاق .

العمري ، أليس وجودهم ، « الوجود السابق للماهية » ، مشابهاً للديمومة البرغسونية التي لا بداية لها ولا نهاية ? أليست وسالة ابراهيم التي شوهها كير كفارد مشابه لتلك الحركة الحالصة التي لا يعلم محركها ولا مبدؤها ولا غايتها ? نحن نعتقد بوجود شبه عظيم بين الوجود والمشعروع كما تحدث عنهما الوجوديون، وبين الديمومة والاندفاع كما تحدث عنهما برغسون.

الديمومة والحركة الخالصة والدفعة الحيوية مفاهيم متناقضة

بل عدم فكري غُرُس في صميم المذهب البوغسوني. كذلك نجد في المذاهب الوجودية تناقضاً وعبثاً. اما الفرق بين الجهتين فهو ان العبث يظهر في نها التطورية البرغسونية مع كونه في الوجودية قائماً في المبدأ ذاته.

فهل نقول ، عندئذ ، باشتقاق الوجودية مباشرة من الفلسفة البرغسونية ? ان التاريخ سيحكم في ذلك . واما ما نستطيع تأكيده نحن فهو استغلال الوجودية ، اجمالاً ، لكل التشبيهات الفامضة ولكل الفرضيات والمتناقضات التي كانت اساساً لموضوعات thèmes الفلسفة الهيجلية وتفرعاتها ، تلك الموضوعات التي تناولها برغسون بشكل جديد فيا بعد .

اما اذا تصدى احد البرغسونيين لسارتر فلن يتهمه بسوى المبالغة في تطبيق المبادى، المستغلة في المجال الاخلاقي. انه لا يستطيع انكار العلاقة الموجودة بين سارتر وبين بعض الفلاسفة السابقين. ولماذا ?

لانالنزعة النقدية المنبثقة عن فلسفة كانت، قد ابعدت اذهان الفلاسفة عن الميتافيزياء وجعلتهم مجددون الاخلاق من ناحية علية فقط. وكان من نتيجة ذلك أن كثرت المتناقضات حيث يجب ان ينتفي كل تناقض . ان البرغسونيين لا يستطيعون انتقاد فلسفة سارتر لانها ، في موضوعاتها ، مشابهة كثيراً للفلسفة البرغسونية الغامضة .

ويريد سارتر من جهة آخرى خلق مدرسة فكرية خــاصة

وايجاد اتباع له يعيشون بحسب مبدأ الحرية المطلقة . أليس هذا دليلًا على وجود وعي لرسالة معينة ? ولكن اذا كان سارتر قد ابعد كل القواعد والنواميس وكل مبادى، الحياة فماذا يعطي للتلمذ المستعين به ؟

فان ارشده بشكل واضح نير كان متناقضاً مع ذاته، وان عاد الى المبادى، والتقاليد، التي سبق أن أنكرها بحسب مذهبه، كان كمن يسخر من ذاته . اذن ما هو الموقف الذي يستطبع تبنيه ? انه يجيب عملياً: على الانسان ان يحيا اولاً ثم ان يفكر ويتفلسف . فالحياة لها متطلبات تعلو عن مستوى المذاهب وهي لا تستطبع انتظار نتيجة تلك السفسطات التي لا نهاية لها .

ومع ذلك فالمريد يطلب جواباً وسارتر لا يجيب الا بقوله: الانسان مهجور ، ومهجور كل من حوله. فعليه ، اذن، تدبير امره بذاته لانه حر اطلاقاً ، بل هو محكوم عليه بالحرية دون ان يكون خاضعاً لابة سلطة .

#### \* \* \*

وعلى الانسان ان يصنع مصيرا بكواً ينتظوه . ولكنه مهجور في هذه الحال ، (سارتر ، ٢٦)

هذا ما يقوله سارتر . ولكن أليس تأكيده على الهجر نوعاً من سوء النية ? الا يكون سارتر ناكراً لرسالته عندما يدعو تلاميذه الى ان مجيا ذلك الهجر ? وهل تبدو فلسفته ، عندئذ ، سوى نظرية في الهرب والتهرب ? ان المفكر الذي يقف دوماً

موقف المتفرج هو فــاقد لكل روح جدية ومنعدم الحكمة والروية .

وهنا نتساءل : هل الوجودي فيلسوف بالفعل ? ان هذا المستحيل ، من الماحية التأملية كما من الناحية العملية الدالة على تحقيق الانسان الصحيح ، ان كل شيء ينزلق هنا في العدم اللزج فتسقط كل حكمة بشرية بنيت منذ ايام سقراط ، ويعود عهد السوأ من عهد السفسطائيين بكثير فأين احترام كرامة الانسان وسارتر يفرض على المرء ان يبتكر ذاته باستمرار وان يغوص في المرء من يجعل منه شيئاً قاعًا بذاته ؟

**☆ ★ ☆** 

ويستطرد سارتر بقوله: «ولاعطائكم مثلا افسر به معنى الهجو ، ساذكر لكم الآن حالة احــد تلاميذي وهو طالب شاب قتل المجوه في الهجوم الالماني سنة ١٩٤٠. كن على هذا الشاب ان يختار وقنئذ احد امرين : فاما ان يلتحق بالقوات الفرنسية الحوذ في انكلترة ، واما ان يبقى بجـانب والدته ليساعدها على الحياة . لقد كان يدرك ان والدته تحيا بوجوده معها وان غيابه او موته سيلقيها في لجة اليأس . وكان يدرك ايضاً ان كل عمل يقوم به تجاه والدته له قيمته وصداه بمنى انه يساعدها فعلا على الحياة ، مع ان اية خطوة يقوم بها للذهاب الى الفتال قد تذهب سدى وتضيع لانه قد لا يستطيع الالتحاق بالقوات الحاربة ، فها العمل عندئذ ؟ » (صفدة ٢٧)

ان سارتر يغتنم الفرصة لاتهام النظم الاخلاقية ، على محتلف انواعها ، بانها لا تجدي شيئًا ولا تستطيع الاجابة عن السؤال المطروح. لا شك ان في انتقادات سارتر شيئًا من الحس السلم ولكنه لا يفهم حقيقة الاخلاق المسيحية بل يعطينا عنها فكرة غريبة جداً. انه يعرضها كأخلاق تعاطف وتضحية فردية ، وفي هذا تشويه لها . فالمحبة التي تبشر بها المسيحية هدفها ليس فردياً بل هي محبة متجهة الى الجميع ، الى المجتمع الكبير والصغير . الما فضيلة اجتاعية في الدرجة الاولى وهي لا نتجه الى ذلك او الخابات دون اي تمييز لانها تفرض وجود سلم للقيم وسلم للمراتب والفايات .

انه لا وجود لغاية وحيدة في مجال الحلائق بل الغايات متعددة ومرتبطة بعضها ببعض . والتحليل الصحيح لمبادى الاخلاق لا يستطيع تجاهل تلك التحديدات الدقيقة . اما عند سارتر ، فسلم المراتب والغايات وسلم القيم اشياء قبلية لانه لا يعترف بوجود طبيعة انسانية ويرفض كل حقيقة عن الكينونة .

اننا لا نجد في اي ناموس انساني او كتاب اخلاقي حلولاً للختلف الحالات التي قد تعرض للانسان. ولو كان الامر كذلك لاعترفنا بالحنمية الاخلاقية، ولزالت كل المشاكل من الوجود. ان معالجة القضايا الاخلاقية تختلف غاماً عن معالجة القضايا المادية حيث يمكن «للوصفات» recettes ان تكون مجدية.

ولكن الغريب أن سارتر الذي يزدري كل الحلول المكن

اعطاؤها من قبل المذاهب الاخلاقية التقليدية يعود بنفسه الى محموع من الوصقات ، متجاهلًا بذلك طبيعة الانسان من حيث هو معين نوعياً بالعقل والارادة . انه لا يعالج تلك القضية الاخلاقية كقضية انسانية ، بل نحن نرى ، بالعكس ، ان العقل بعيد عن كل مندهبه اللاإنساني . فلا نصيحة تعطى ولا قاعدة اخلاقية تذكر او تستبعد ، بل جل ما هنالك ذلك القول العتيد : لا وجود لاشارات في هذا العالم .

اما ما يقوله سارتر عن المرشدين والارشادات التي يعطونها فلا بد من توضيح بعض النقاط. انه لا شك بوجود مرشدين يفرضون آراءهم دون عرض اي شيء قيم . ولمكل واحد منهم اختصاصه والناس يستشيرونهم على هذا الاساس كما يستشير المريض جرّاحا بإجراء عملية ما . وصحيح ان اختيار المرشد هو الترام في حدد ذاته ، ولكن علة ذلك الاختيار تعود الى طبيعة الموضوع .

فاذا كنت بصفتي كاهنا كاثوليكيا ، مثلا ، افضل استشارة احد الكرادلة بدلاً من استشارتي لسارتر ، فذلك لاني ملتزم من قبل في طريق لا يستطيع سارتر ان يرشدني فيه . ان اختياري متعلق بعدة اسباب وهي : اولاً ، طبيعتي انا ونهجي في الحياة. وثانيا طبيعة الكردينال ووضعيته بالنسبه الي. وثالثا طبيعة سارتر ووضعيته إيضا بالنسبة الي .

واذا كنت مسيحيا وكانت الفضيلة عندي متعلقة بالمجـــال

الديني فمن البدهي ان استشير كاهنا وذلك لأني ، بالرغم من اقوال سارتر ، اعترف للكاهن بعلمه للاشارات القابلة للتأويل، اي انني اقر" بمعرفته لمبادى، موحاة تفسر فرائض القانون الطبيعي ، القانون الذي يذكره سارتر، مع ان فائدته مضمونة لكل البشر.

والكاهن ، من جهة اخرى ، يحيا بشكل يجعله اكثر استعداداً من غيره للحمم في تلك الامور ، بسبب معرفت الموضوعية الحذرة وبسبب الكرامة التي يتمتع بها. انه لا يمكن لتلك الاشارات ان تخدع احداً ولكن سارتر يوفضها لانه لم يعد يؤمن بشيء .

ثم يتكلم سارتر عن اختلاف آراء الكهنة. لكنه لا يعطينا اي مثل يكون فيه المرشد ملتزماً بالنسبة الى مبادئه الالهية والانسانية الصرف ، اي دون ان غتزج هذه المبادئ بآراء سياسية او ادبية او فنية . ولو اعطى سارتر ذلك المثل لرأى ان الكل متفقون في ارشادهم .

\* \* \*

« فعندما اتى ذلك الشاب الي كان عالماً بالجواب المنتظر » ( سارتر ، صفحة ٣١ ) .

هل هذا شيء اكيد ? وهل كانت علاقة ذلك الشاب بسارتر علاقة مع رجل مقاوم للألمان ام متعاون معهم ? من الجائز الا يكون له علم بذلك بتاتاً . اما ما نعتقده نحن فهو انه لم يكن

باستطاعته أن يعلم شيئاً عن ذلك، لأن سارتر أذ قال عن الكاهن المرشد أن بامكانه أن يكون كذا وكذا لم يصرح بشيء عن موقفه الحاص ؛ بل أنه لم يلتزم مطلقاً في تلك الآيام العصيبة التي كانت فيها حياة المواطن متوقفة على كلمة وأحدة .

انه اکتفی بقوله: « لم یکن لدي سوی جواب واحد: انك حر، وما علیك سوی ان تختار وتبتدع ذاتك .

لا احد يعلم، بالطبع، رأي سارتر اذ لا يقول بسوى حرية الاختيار. ولا شيء هنا عكنه ان ينير، لان الاختيار بجد ذاته سابق لحطوة العقل. فما هو الاساس الذي يبنى عليه دافع من الدوافع? ان الكائن الحر لا يأبه بالحجج والاسباب التي يكن تقديما له اذ ليس لها قيمة بالنسبة اليه ولا بالنسبة الى أي شخص آخر.

أفيمكننا هنا التكلم عن اخلاق وجودية لا كلا ، والسبب ان سارتر ينفي قيمة كل اخلاق بقوله : « لا وجود لاخلاق عامة... ». وهذا يعني انه لا توجد ، في نظره ، اخلاق كونية لها صفة الالزام بالنسبة لجميع البشر ، اي اخلاق تحتفظ بقيمتها في كل الحالات العينية .

صحبح ان كل حالة من حالات الضمير هي شيء نوعي ، شيء خاص وفريد بالنظر الى شخصية الفرد المركبة والظروف الحاصة الموجود فيها . ولكن هذا لا ينفي كون تلك الحالة

متعلقة بجنس معين نستطيع ارجاعها اليه.

ان سارتو ، بالرغم من ادعائه بعدم وجود اخلاق عامة ، يتوجه الى تلاميذه بقوله: انتم احرار فاختاروا انفسكم وابتكروا. انه يناقض نفسه لانه كان عليه الايتفوه بأي مبدأ ، وذلك بحسب قوله الاول . اما قوله الاخير فهو بالرغم من غموضه مبدأ اخلاقي يحكم في الاخلاق بمجملها . ولكن ما قيمة هذه الاخلاق ؟

ان غياب المقاييس الدقيقة من جهة ، ورفض النصائح والارشادات من جهة اخرى ، يؤدي بنا الى « اخلاق الوقائع ، الم الم الم التي بامكانها ان تصبح اخلاق النجاح ، بحيث لا ينظر الى العمل الحيّر الا بالنسبة لنجاحه وبحيث تصبح القيمة قيمة مجردة عن الاخلاق valeur d'amoralité اذا صح القول . فالحل الذي يقدمه لنا سارتر هو من السهولة بمكان حتى اله لا يجد اي عناء في توجيه نصيحته بقوله : انت حر لتختار ما تشاء .

قد يقول البعض: هذا حذر وخوف من تقديم جواب دقيق اكثر من اللازم اي في النهاية امتناع عن النصح. ولكن سارتر لا يتنع ، بالفعل، عن النصح ، فقوله نصيحة بكل معنى الكلمة. انه، بالرغم من ادعائه قد اختار موقفاً معيناً ولم يكن باستطاعته سوى الاختيار . ان جوابه منسجم مع كل ما فرضه ورفضه

من اشياء. وهكذا فقد اعطى سارتر لتلميذه نصيحة لا شك انها من اسوأ ما اعطى، اذ تجعله يعي، مجدة، حالة الهجر المطلق التي ينغمس فيها الانسان والتي تدفعه الى اليأس.

لعمري، من مجدثنا عما صنعه ذلك التلميذ الذي تلقى نصيحة سارتو ?

## الفصل الخامس اليأس

﴿ اما اليأس فهو بسيط في معناه . والمقصود بهذا التعبير ان نتكل على ما يتعلق بارادتنا او على مجموع الاحتالات التي تجمل عملنا بمكناً » ( صفحة ٣٢ ) .

انه لا يوجد ، بالنسبة لسارتر ، اي ترقب بمكن لمعونة خارجية اذ لا يريد التعرف على اية اشارة خارج ذاته . ولكن أيستبعد الاتكال على الذات كل امل بمكن ? من الواجب قبل كل شيء تحديد معنى هذه الكلمة .

فالامل هو ذلك التعلق الشديد بشيء غير موجود الآن ، بشيء صعب لا نستطيع الحصول عليه بسوى الجهد . انه رغبة متحركة نحو شيء معين ومتجهة نحوه بوعي للشروط الحاصة التي يخضع لها امتلاك ذلك الشيء . ان الرغبة البسيطة تضع جانباً

امكان النجاح في مشروع مـا . اما الامل فهو علاقة اساسية بصعوبة معينة ليس من المستحيل التغلب عليها .

ان الامكان يعطي الشيء المرغوب في شكله الحقيقي. وكل امكان يفرض وجود قوة ما ، باستطاعته التغلب على الصعوبات التي تقف حاجزاً في سبيل امتلاك الشيء المرغوب فيه. وقد تعود هذه القوة الى الشخص ذاته بسبب ما يملكه وما يتمتع به وبسبب ما حصل عليه حتى ذلك الوقت . وقد تعود أيضاً الى معونة خارجية تأتي من الاشخاص الذين يُتكل عليهم .

فالذي يستند الى قواه الحيوية، من طبيعية وعقلية ومعنوية، رجل متعلق بالامل . اما الذي يستند الى قوى خارجية فهو رجل في حالة الانتظار .

ومن هنا نرى ان للأمل وجهين . ولكن هذا لا يمنع كون الانسان مستنداً الى الحارج والى الداخل بآن واحد. عندئذ نرى انه كلما ازدادت قوة العاطفة ازدادت معها قوة النزعة وازداد اليقين بالنجاح .

انه لا وجود لامل من دون حب لان الامل يلبي جذب الشيء المحبوب. وموضوع الامل شيء صعب المنال يضاعف قوة الجذب الاولى بسبب تلك الصعوبة عينها. فالامل ينبوع لحب الشيء المرغوب فيه ، لانه يعد الانسان بالمعونة ويجعله واثقاً من نفسه ومن الآخرين وشاعراً بوجود القوة اللازمة لتحقيق رغبته.

وقد لا تكون هذه الثقة اكيدة تماماً اذ ان عدم تكيف الوسائل مع الغاية المرجوة يظل شيئاً بمكناً اذا ما غالى الانسان في تقدير القوى التي يسيطر عليها . وهو يضطرب عندئذ ويقلق لانه قد تعرف ، من خلال تجاربه المتعددة ، على عجز الطبيعة تجاه الصعوبات . وبالرغم من اتساع الصبغة الذاتية القائمة في هذا المجال نستطيع القول بان اليقين العملي بوجود قوة متأكدة من ذاتها ليس شيئاً وهمياً ، بل هو الذي فسر ويفسر وحده مختلف المخاطر التي يركبها الناس والشعوب ويفسر ايضاً تلك الاندفاعات الجريئة التي يحصل الانسان بواسطتها على اشياء كثيرة تغني التراث البشري .

وهكذا فالامل يحيي الانسان لانه بالحقيقة مصدر من مصادر قوته ومحقق فعلي لافعاله . لذلك نستنتج مما سبق ان اليأس ليس معناه الى انعدام كل امكان في الوصول الى الشيء المرغوب فيه .

والرجل اليائس لا قوة له، لا من الخارج ولا من الداخل. انه مهجور تماماً ولا اشارة تعينه في الساء او على الارض. انه محاط بستار حديدي يصطدم به دوماً بل هو يعيش في ظلمة داكنة وكيانه محطم مغلوب. الرجل اليائس يتحول عن الشيء المرغوب فيه ويبدأ بكرهـ لانه اصبح شيئاً بعيداً تماماً عن متناوله مع انه في متناول الآخرين.

افيحدثنـــا سارتر عن اليأس الحقيقي ام عن يـأس آخر ؟

ان الانسان في تحقيقه لرغباته يستند كما قلنا الى قوى داخلية وخارجية . واذا انعدمت هذه الاخيرة تظل في متناوله قواه الداخلية اي قوى الانسان الذي صنع نفسه . يقول سارتر : اننا سنكتفي بالاتكال على ما يتعلق بارادتنا . ولكن اليس في هذا الكلام تأكيد على وجه واحد من اوجه الياس واذا استند الانسان الى ما يتعلق بارادته وحدها افلا يكون هذا املا بكل ما في هذه الكلمة من معنى ?

ولكن سارتو مصر على البأس ومصر على ان يعمل الانسان من دون امل . وسبب ذلك عدم ثقته بنفسه ولا بأحد آخر . أنه بالطبع لا يعترف بذلك ولكن مذهبه بمجمله يدلنا على شعوره بالفراغ والعدم . فما معنى الاتكال على الارادة الذاتية عند انسان حريته واختياره سابقان لكل تأمل ولكل حكم ولكل قرار واع صادر عن شخصيته الانسانية . وكيف يمكن لانسان لا طبيعة له ، لانسان مجرد عن الكيفيات المحددة لماهيته ، اي لانسان لا وجود متاسكا عنده ، ان يشعر بقوة داخلية ويعي بشكل حاد ممكناته الحاضرة والمقبلة ، تلك الممكنات التي تسمح له بامتلاك الشيء المرغوب فيه ?

أليست الارادة التي يتكلم عنها سارتر نوءً من الغريزة او الاستشمام? فالوجود الذي مجياه هو مجرد صيرورة ومجرد ديمومة مائعة ينعدم فيها التحقيق الايجابي ، وجود يكشف عن عجز اساسي قائم في كل مراحل العمل من بدايته الى نهايته . انه لا

يستند الى اي اساس ولا يستطيع الاستناد الى نفسه لانه ليس مكوناً بعد . فالانسان الحر عند سارتر يعمل دوماً من دون امل اي انه لا يستطيع عملياً التصرف كانسان .

ان يكون الانسان واعياً لوضعه ازاء شيء مرغوب فيه وواعياً للرغبة العميقة المتأصلة في طبيعته والتي تدفعه نحو ذلك الشيء ثم ان يعي في الوقت ذاته انه مهجور وانه كائن ف ارغ ، لا حب ولا ثقة ولا امل عنده ، كل هذا يعني انه يعني الانسان كالعوبة في العالم الذي يرمى فيه . والانسان في هذه الحال معين ويحكوم دون اعطائه شيئاً من ذاته ودون اعطائه لذاته بتاتاً . لقد تكلموا سابقاً عن القلق والهجر واما الآن فيحدثوننا عن اليأس، وهي كلمة موافقة تماماً لفلسفة العدم التي تنفي الانسان.

لنوسع الآن افقنا فنرى ان مجموع الحريات التي نكونها ان والتي تجتمع بعضها الى بعض في تقارب او تنافر لا يحكنها ان تجعل من عمل الفرد او من عمل المجموع عملا انسانياً حقيقياً اي عملاً يصدر عن كياننا النبيل الذي يعينه العقل تعييناً نوعياً . وليس بالامكان طبعاً ان ننفي فاعليتنا الانسانية . فالكل يتخبطون دون امل. ونهاية العمليات الفردية او المجموعية تكون في وقت معين ما يدعوه سارتر بالحقيقة الانسانية ، وهي حقيقة من مستوى عملي لا تتوقف الاعلى ما هو موجود. انه لا مجال المتعجب ، فالاخلاق هنا اخلاق وقائع وهي بالتالي تلك النزعة

اللااخلاقية التي تتجاوزنا وتمحو انسانيتنا .

وهكذا فانهم يتكلمون عن حقيقة انسانية كما يتكلمون عن حقيقة كيميائية او بيولوجية ، كأن الواقع الانساني واقع مادي بحن . فالامر الحقيقي ، عند سارتر ، هو الامر المفيد والامر الناجح كما تقول الفلسفة الذرائعية Pragmatisme . اما الصفة الاخلاقية ، في نظره ، فموجودة بالضرورة في نهاية الدفعة الحيوية الحلاقة ، وهي الدفعة الحيوية العمياء التي تحققها غريزة النوع الاولية .

ان الكائن الموجود بحسب الفلسفة الوجودية يبدو لنا وكأنه خارج نطاق كل اخلاق ممكنة لانه كائن لا اصول له في مجال الميتافيزيا. انه كائن ظاهري فقط والظاهرة بحد ذاتها مجردة عن كل صفة اخلافية .

\* \* \*

ران فلسفة التأمل السكوني هي فلسفة الذين يقولون: في مكنة بقية الناس ان يعملوا ما لا استطيع عمله أنا . امسا الفلسفة الوجودية فتصرح بالعكس ان لا واقع خارج العمل السارتر ، صفحة ٣٥)

ان احداً لم يفكر بانهام سارتر بانهائه الى فلسفة النامل الساكن quiétisme . ومعلومات سارتر عن هذه الفلسفة تبدو لنا ضئيلة جداً ، بل هو على عكس تلك الفلسفة كما سنبين دون

الدخول في مناقشة المبادى، اللاهوتية والصوفية التي تتجــــاوز موضوعنا بالفعل .

ان فلسفة التأمل الساكن ترى ان الكهال يتحقق في ثلاثة اشياء: حب الله وعدم فاعلية النفس وعدم تحقيق اعمال خارجية . ولكن هذا تفكير مسيحي وانساني مزيف ، لان انعدام فاعلية النفس هو مجرد نفي لكل فعل انساني ضمني . والفاعلية الضمنية شيء بدهي في الانسان .

انه لا مجال للتكلم ، عند سارتر ، عن حب الله او معونته ، فالله غير موجود في نظره . اما عدم فاعلية النفس فهو نتيجة طبيعية لفلسفته التي تنفي كل فعل انساني نوعي . واما تحقيق الاعمال الخارجية فلا يمكنه بشأنها سوى التكلم عن اعمال لا يسندها العقل مطلقاً في اي وقت من الاوقات . انها فاعلية الحريات الممتزجة بعضها ببعض كامتزاج الاجسام الكياوية ولا فرق بينها وبين فاعلية تلك الاجسام الا في الوعي المرافق لما عند الانسان .

اننا لا نلوم سارتر على سكونيته بل الاحرى ان نلومه على فاعليته الطائشة التي يلتزم بها طوال حياته ، راسماً عن نفسه صورة معينة لا تخرج مطلقاً عن مجال الحلم والتصور . ان انسان سارتر هو كالاطفال الذين يعبثون باللعب والدمى . انه يشبه تلك الطفلة التي تلعب لعبة الام ممثلة دورها باتقان والتي تقلق لادنى سبب فتقع في اليأس وتبكى .

اليست هذه الحالة شبيهة بحالة الانسان الوجودي الذي قد يخلط بين اللهو والجد ، بين مجال الحلم ومجـــال اليقظة ، بين الحيال والواقع ?

قد يقول البعض: انه موقف متفائل. ولكنه تفاؤل ساذج فارغ، تفاؤل يتحول الى تشاؤم اسود في ساعات اليقظة، المفاجئة.

\* \* \*

« وليس ما نُتهم به في هذه الحال تشاؤماً حقاً بل هو
مجرد قساوة متفائلة... (صفحة ٣٧)

رويتضح من ذلك اننا لا نستطيع اعتبار الوجودية فلسفة سكون وتأمل لانها تعرف الانسان بالعمل ؛ ولا نظرة تشاؤمية لانها تضع مصيره في يديه وهي بالتالي اكثر النظريات تفاؤلاً ، (صفحة ٤٠)

ان التشاؤمية التي يبعده اسارتر ليست بالضبط كالتي يقول بها شوبنهور بل هي مجرد وصف متشائم للانسان . فالتشاؤم ينشأ أصلاعن النظريات التي تسلم بالحتمية النفسية او الفيزيولوجية . اما الفيلسوف الوجودي الذي يدعي رفض وتحطيم كل حتمية فلا يمكنه ان يقبل بالقول الآتي: «اننا هكذا ضربة لازب ولا احد يستطيع تغيير شيء فينا » (سارتر صفحة ٣٨) بل هو يؤكد بالعكس ان الجبان مسؤول عن جبنه وان لا احد يولد جباناً او بطلا بل يصنع نفسه كذلك . ان الانسان،

في نظر الوجودية ، ليس مديناً لاحد ، لا لله ولا لسائر البشر ولا للذين انجبوه و عتنوا بتربيت ولا للمجتمع الذي محيط به ويسلحه من اجل الحياة . انها الفردية الحقاء ، ينادي بها القائلون بالاستقلال المطلق . ومع ان في هذه النزعة رد فعل محموداً ضد حتميات المذاهب النفسية والاجتاعية لكن فيها كثير من المغالاة .

واذا كنا نقول بحرية انسانية حقيقية ننادي بها أزاء مختلف النظريات الحتمية فنحن لا ننفي مطلقاً وجود نوع من الحتمية عند كل واحد منا . ألا تدلنا الفيزيولوجيا ، مثلا ، بالاستناد الىالتشريح العصبي ، على وجود حركات آلية تظهر منذ الولادة ، وعلى استعدادات وميول تختلف بحسب الاشخاص ? ألا نلاحظ في المجال النفسي ولادة آلية نفسية بفعل العادة والاعمال الرتيبة ، آلية قد تضعف أو تقوي الفرد البشري ? ألا نلاحظ ، أخيراً ، تأثير البيئة الاجتاعية القوي وهي تفعل في الانسان وتساهم في تشكيله ?

قال ديكارت: «ليس على الانسان ان يتغلب على العالم بقدار ما عليه ان يتغلب على نفسه ». ولكن هذا لا يعني ، كما يريد سارتر ، ان على الانسان ان يعمل من دون امل. هذا والأخلاق تعلمنا، منذ ايام سقراط ، ان معرفتنا لذاتنا ضرورية للسيطرة عليها اي للتغلب تدريجاً على تلك الحتمية الجزئية التي تحاول جعل الانسان آلة وعبداً. ان الانسان حر وهو بسبب

الحرية التي تتصف بهما ارادته الواعية يستطيع ان يصنع ذاته بالجهد المستمر ، الجهد الذي يؤدي به الى الانتصار .

اما الادعاء بان الانسان يصنع ذاته كلياً فهو نفي فعلي لتأثير الوراثة ، ان سلباً ام ايجاباً ، ونفي لكل تربية ولكل عمل اضافي يقوم به المجتمع . انه ادعاء يجعل الانسان خارج الواقع العيني ولا يثبت اي شيء مطلقاً .

واذا نفينا ، كما يفعل سارتر ، كل حتمية اعتيادية - حتمية الطبيعة وحتمية الماهية - واذا نفينا ايضاً كل حتمية جزئية او كل امكان حتمية نفسية ، فاننا نتكلم عندئذ عن حربة تفعل في الفراغ وعن مفهوم مجرد لا اساس له في الواقـــع , ليست الحرية المزيفة سوى اباحية مطلقة ونوع من الحتمية المقدرة التي تحط من قدر الانسان .

اننا لا نوافق على قول سارتر بأن مذهبه مذهب تفاؤل قاس ، فان القول بان ، صير الانسان قائم في ذاته غير كاف للهرب من التشاؤم . واذا لم يكن الانسان ذا كيان بل شيئاً يتكون باستمرار، واذا كانت قواه غير حاضرة في وجوده الآني فكيف يمكنه ان يأمل ?

يقول سارتر: « اعمل بدون امل » . ثم يضيف الى ذلك قوله: « ليس للانسان امل الا في العمل الذي يقوم به ، العمل الذي ، وحده ، يسمح له بالحياة »

فهل من تناقض بين القولين ? ام ان سارتر يحاول ايهام. الانسان بانه يستطيع العمل ثم يحاول اقناعه ايضاً بان العمل من دون عاطفة ومن دون عقل وروح هو عمل انساني ؟

لعمري، انسا في مجال الوهم والحلم. وليس الوجودي سوى كائن يعيش في الحيال وفي تفاؤل ساذج يدوم دوام حلمه. فلا يُستغرب، اذن، ان يؤدي ذلك التفاؤل الساذج الى البأس والقلق عند اصطدام المرء بالواقع. ان مسا يبقى عندئذ هو مجرد تشاؤم عنيف ليس بالفعل سوى نتيجة حتمية لا مفر منها.

# الفصل السارس

### الذاتية والكوجيتو

اننا نُسر بمحاولة رجوع سارتر الى « اسباب فلسفية مجت » لتبرير آرائه الاجتاعية او السياسية . فهو يقول :

ر اننا نويد نظرية مستندة الى الحقيقة، لا مجموعة نظريات جميلة ، مليئة بالامل ، ينصدم فيها الاساس الواقعي ، (صفحة على ) .

فكيف نفسر كلاماً حكيماً كهذا وهو يبدو مناقضاً لاقوال سارتر السابقة ? انه يكلمنا الآن عن « اساس واقعي » وعن « امل مؤسس » ثم عن دوافع يريدها ذات قيمة وعن نظرية مبنية على الحقيقة. لقد اصبحنا بعيدين عن سلسلة المنفيات السابقة ، اي عن نفي الاشارات ونفي المعرفة والعقل. واستردت الطبيعة حقوقها وغلب الطبع النطبع ، كما يقول المثل .

فالناس عندما يفكرون ، والفلاسفة منهم خاصة ، لا يستطيعون التخلي عن طبيعتهم الانسانية او عن الحكمة والحس السليم . اما نفي هذه الحصائص ورفض كل العلل والتشكيك فيها فهو عمل الذين يلهون بالفلسفة .

وهكذا نرى انه قد اصبح للقارىء مجال للتنفس اذ يقول سارتر:

كُن نظرية تبنى على الاحتمالات ولا تنعلق بحقيقة ما ، نظرية تهوي في العدم لان تعريف المحتمل يتطلب معرفــة الحقيقة ، (صفحة ٤١)

ونحن نضيف الى ذلك قولنا: ان تعريف الصيرورة يقتضي التسليم بالكينونة كما ان تعريف القوة يقتضي معرفـــة الفعل. وكذلك تعريف الديمومة والوجود يقتضي ايضاً التسليم بالماهية.

﴿ اذَنَ ، يقول سارتُو ، يجب ان تكون هنالك حقيقة مطلقة حتى بتيسر وجود حقائق فرعية » . اننا موافقون تماماً على هذا القول ولكن ما هي تلك الحقيقة المطلقة ?

يقول سارتر: « انها تلك الحقيقة التي يتناولها الناس في بساطتها وسهولتها والتي هي ادراك الانسان لذاته ادراكاً مباشراً ، ومن دون اية رساطة » .

اننا لا نناقش هنا قيمة الكوجيتو الديكارتي بل استعماله فقط. فالكوجيتو مبدأ الذاتية التي « لا يمكن الحروج منها ».

ولكن هذه والحقيقة المطلقة » لا تبدو لنا ، كما يقولون ، بسيطة وسهلة المنال بالنسبة للجميع . فتناولنا لذاتنا من دون وساطة ليس عملًا يستطيع القيام به انسان اعتيادي . ومفهوم الحالات الذانية هو ، بالرغم من كل الادعاءات ، مفهوم متأخر النشوء لا يدركه الطفل ولا الرجل غير المتعلم لانهما لا يعرفان سوى الاشياء . ان ما يُتناول اولاً ليس تبدل الذات الشاعرة او الذات المفكرة ؛ بل ان الانسان لا يدرك ذاته الا بالتأمل في شعوره ، وهذا ما تثبته التجربة ، في نظرنا .

\* \* \*

ثم يقول سارتر: « نحن نرى بعكس فلسفه ديكارت او فلسفة كانت ، ان الكوجيتو يجعلنا ندرك ذاتنا تجاه الانسان الآخر وندرك ان وجوده ، بالنسبة الينا ، اكيد كوجودنا نحن » •

الحقيقة أنه لا يوجد فكر من دون موضوع. والقول بالكوجيتو مع نفي موضوع الفكر أو النشكيك فيه هو محض تناقض. أننا نرى في قول سارتر تقدماً محسوساً على ديكارت في حال كون الأنا أفكر «je pense» أنه متبوعة بموضوع للفكر ، شيئاً كان أم شخصاً .

ولكن ما يبدو سريعاً هو ان عبارة «تجاه الآخر» en face de l'autre لا تسمح بتأكيد تناولنا لشيء حسي في الحارج. واما السبب فكون الكوجيتو معتبراً كمبدإ اولي

اطلاقا ، وهذا نفي لقيمة الاحساس الموضوعية . لذلك فكل علاقة بين الذات والموضوع تبقى غير بمكنة ؛ ولا يسلم سارتر الا بالعلاقة بين وجودين أو بين حريتين .

ان المبدأ الذاتي لا يسمع ، في الوجودية ، باعتبار الانسان الآخر « شيئاً » ، وهذا موافق لمتطلبات النزعة الشخصية الآخر « شيئا » . الحنال التسليم بهذه الفرضية الكبيرة . فالشخص الانساني ، مهما كان نبيلا ، ليس الفرضية الكبيرة . فالشخص الانساني ، مهما كان نبيلا ، ليس روحاً خالصاً او حرية خالصة او وجوداً خالصاً . انه روح وحرية متجسدان ، وجسد الانسان من حيث هو جسد يمكن وحرية متجسدان ، وجسد الانسان من حيث هو جسد يمكن اعتباره « شيئا » دون ان نامس كرامته ودون ان نقع في المادية ؛ انه شيء ذو ابعاد وحجم ولون الخ . . . وكل ما هو مادي وحسى في الانسان لا يمكن الا ان يقع عليه احساسنا .

اني اقبض ، مثلًا ، على هذا الجسد او ذاك والمسه واحس به . واذ اقول كوجيتو تجاه فلان او فلان فلأنه في كيفياته الشانية qualités secondes موضوع مباشر لاحساسي . بل نقول ان الآخر هو اكثر يقيداً في الوجود من انفسنا ( من حيث تحولاتنا الداخلية على الاقل ) والسبب انه موضوع مباشر لاحساساتنا مع اننا لسنا كذلك بعد ، بالنسبة لانفسنا .

بل نذهب الى ابعد من ذلك فنقول: هل من الصحيح اننا نتناول الآخر كأنفسنا بفحص فكري بسيط? كلا. وان قبل لنا عن الانسان انه في تناوله لذاته بالكوجيتو يتناول الآخرين ايضًا كشرط لوجوده فهذا لا يعني ان اكتشافه اكتشاف حدسي ، بل هو يفرض استنتاجاً ومحاكمة .

أ ويقولون لنا ايضاً: «لا يمكن للانسان ان يحكون شيئاً ما الا اذا اعترف به الآخرون كذلك ». ولكن الا يفترض بذلك وجود فعل منعكس لاحق لكل تناول مباشر ? أما من جهتنا فنرى استحالة وجود أشياء كثيرة كهذه في الكوجيتو. واذا كان الامر كذلك بالفعل فمعناه ان الكوجيتو ليس ذلك المبدأ الاولى اطلاقاً الذي تعود اليه كل المعرفة.

والوجوديون لا يودون الخروج من الذاتية. اما نحن فنقول ان الآخر ليس ذاناً الا بمقدار كونه موضوعاً حسياً لاحساسي: انه لا يستطيع الا ان يكون ذلك الموضوع لاني افكر بالنسبة لغيري ، شيئاً كان ام شخصاً . فالتخلي عن هذه الحقيقة معناه ان الكوجيتو قد اصبح شيئاً فردياً فارغاً ، شيئاً لا يمكن الحروج منه الا بواسطة جسر اصطناعي .

ونستطيع القول ، من جهة اخرى ، ان العلاقات المختلفة بين الذاتيات او بين الحريات الانسانية شيء بمكن تكونه فيا بعد، مع تجريدنا اكل معرفة موضوعية. اننا نجد تلك العلاقات في التعاطف sympathie وفيا يدعوه الآخرون بالمطابقة conncidence او بالاتصال communication ولكن هذه الحالات الثلاث ليست واقعية الا اذا كان الانسان شيئاً res بالمعنى الواسع لهذه الكلمة، مع كونه ايضاً ذاتاً وماهية موجودة

نظهر نفسها باستمرار . ان الذاتية المتبادلة inter-subjectivité الموجودة بشكل خالص شيء غير واقعي ولا يمكنها ان تكون سوى مثال موجود في العقل بل الاحرى انه موجود في الحيال. انها في مجال الحكينونة الموجودة واقعياً .

وتؤكد الوجودية ، بعد برغسون ، على المعرفة الذاتية . اما نحن فلا نبعد هذه المعرفة بل نقول انها ليست معرفة وحيدة كافية ، اي انها تفرض المعرفة الموضوعية التي تكملها وتنقذها من الوهم. واذا حصرنا عمل حرية الآخرين في التفكير والارادة « اما معي واما علي » فهذا تضييق شديد لعمل الذات الانسانية لا شك اننا نلقاه في خط المذهب الوجودي مع مناقضته للتجربة.

والنظرة الواقعية المعتدلة ، البعيدة تماماً عن المادية ، تدلنا بوضوح على ان الانسان ، في تقريره وصنعه لذاته ، يعمل ضمن عالم موضوعي يجب اخذه بعين الاعتبار كشرط موافق او غير موافق لمشروعه وقراره . صحبح ان الاشياء والمادة المحتقرة لن تفعل كعلة ولكن من البديهي ان العالم الموضوعي موجود امامنا بالضرورة ، واننا ، في استنادنا اليه ، يجب الحاقه بنا والسيطرة عليه .

اننا نخشى على المثالية الوجودية من ان تصل بالضرورة الى نزءة حسية بهيمية .

# الفصل السابع

#### وضعية الانسان

وهكذا فانذا نعود الى مسألة الطبيعة الانسانية وهي مسألة رئيسية تدور ، حولها ، الوجودية كلها .

ان سارتر يسعى لاعطاء مفهوم « الوضعية » معناه . والوضعية الانسانية ، في العرف المتبادل، مركز اجتاعي محدد: مركز متعلق بولادة الانسان وتربيته ومهنته كما انه متعلق ايضاً بالعشيرة او المجتمع الذي ينتمي اليه وبالثروة التي يملكها والصحة التي يتمتع بها . اننا نتكلم ، مثلا ، عن وضعية العامل الزراعي او الصناعي او عن وضعية الفلاح ووضعية الموظف .

فالوضعية بطبيعتها شيء خـاص بل هي اكثر من ذلك شيء فريد ، اذ ليس من المستطاع ، مثلًا ، ان نجد في عائلة واحدة فردين لهما وضعية واحدة، وكل وضعية في حد ذاتها قابلة للتغير. فقد يصبح الفقير غنياً وقد يسترجع المريض صحته . ان وضعية الانسان متغيرة بجسب الظروف وبجسب ارادته الحرة ، من حيث هو ذات انسانية تصنع نفسها تدريجاً . ان باستطاعته التقدم باسترار والوصول الى اعلى القمم، والتاريخ يشهد بذلك في كل الشعوب وكل البقاع .

فاذا تعني عندئذ كونية وضعية الانسان ? الا يقول سارتر بالضبط : « ليس من باب المصادفة ان يتكلم المفكرون ، في ايامنا هذه ، عن وضعية الانسان بدلا من تحدثهم عن طبيعته ».

ولكننا نتساءل هنا: ما هي حقيقة وضعية انسانية متميزة عن الطبيعة? ان الوضعية، مهما كانت، ليست سوى شيء عرضي.

ثم يقولون لنا: ان وضعية الانسان كونية لاننا ننظر اليها كأمر جوهري . ولكنهم مخطئون لانهم يستبدلون بالشيء الهام الشيء الثانوي ويخلطون بين الصفة الجوهرية والظرف العرضي . اننا نجد هنا السفسطات المتعددة القائمة في نظريات الاجتاعيين والطبيعيين وفي نظريات التطور .

ان فكرة (الوضعية الانسانية ) فكرة متناقضة كفكرة الشعور الجماعي conscience collective ، بل هي فكرة زائفة منعدمة . ولكن سارتر يتعلق بها ويجد لها معنى بقوله : (انها مجمل الحدود القبلية التي تحيط بوضعية الانسان الاساسية في العالم ، . (صفحة ٤٣)

اما القول مجدود قبلية فيفسر اصطناع النظرية لان كلمة قبلي à priori تبدو مبهمة . ونحن نستبعد هناكل مفهوم كانتي لهذه الكلمة ونحتفظ فقط بالمعنى المطابق لموضوعات الفلسفة الوضعية الاجتاعية Positivisme sociologique .

ان تلك الحدود لا تأتي من الشخص ذاته لانها ليست من ضمن طبيعته ولا من ضمن الكينونة ، بل تأتي من الحارج ، من الظروف المحيطة به احاطة تامة منذ ولادته . انها مجموع من العوائد والفرائض والمؤسسات الاجتاعية والسياسية ، مضافة اليها عناصر اقتصادية متنوعة . فهذا المجموع مكون ، اذن ، من سوابق خارجية تسيطر عليه .

واذا كانت هذه الحدود قبلية فهي ايضاً متغيرة ؛ بل وتؤكد الفلسفة الاجتاعية التطورية ان تلك الوضعية الانسانية متغيرة في جوهرها ، اي متعلقة بالمجتمع الذي تظهر فيه وتتغير دائماً بالنسبة اليه ، مكانياً وزمنياً .

وهكذا يقولون ان الاوضاع التاريخية متغيرة « فقد يولد الانسان عبداً في مجتمع وثني او سيداً اقطاعياً او عاملاً كادحاً»

اننا نعلم ، بدون شك ، ان انساناً معيناً قد ولد عبداً في مجتمع قديم معين ولكننا نعلم ايضاً انه كان باستطاعته تغيير وضعيته بتحرره من نير العبودية . فهذا لا يعني ، اذن ، ان العبودية كانت وضعية الانسان في زمان من الازمنة الغابرة

لان العبودية قد توجد على اشكال متعددة في كل الازمنــة والامكنة، وهي في حد ذاتها وضعية قد يتصف بها اي فرد من اللخراد واية جماعة من الجماعات .

نحن نعلم ان الانسان قد يولد في بيئة بروليتارية ولكننا نعلم ايضاً انه قد بخرج من هذه البيئة .

واذا كانوا بودون التكلم عن وضعية انسانية مرتبطة بعصرنا الحاضر افلا يكون ذلك من اجل فرض مفهوم جديد عن الانسان ، كالمفهوم المادي الموجود في مذهب ماركس مثلا ?

ان تكون الوضعية البروليتارية اليوم ، كما كانت في ازمنة سابقة ، مصدر بلاء لكثير من الافراد والجماعات الذين هم ضحية ضعفهم او ضحية ظلم طبقة اجتماعية معينة ، فهذا ليس حجة لتوسيع مفهوم البروليتاريا بشكل مذهبي حتى نجعل منها الوضعية اللكونية في الحاضر والمستقبل . ان البروليتاريا ، في نظرنا ، شيء مخالف للطبيعة لانها نتيجة ترك جميع الروابط الاجتماعية الطبيعية ، من زوجية وملكية وقومية ودينية . لذلك فجعل البروليتاريا وضعية انسانية شيء يظل مخالفاً للطبيعة اي شيء لا انساني .

ان المذهب الماركسي قائم على موضوعة الحتمية الماركسي قائم على موضوعة الحتمية التطور: du déterminisme وهي ليست حتمية الطبيعة بل حتمية التطور الذي يطبح بالمجتمعات المتهدمة في كل درجاتها ومجالاتها،

النطور الذي يغير طبيعة الانسان السياسية ويجعل منه كائناً متحرراً من كل الروابط ثم فرداً منخرطاً في الكتلة الانسانية العالمية ، فرداً يتصرفون به ضمن الحركة التقدمية الجماعية ومن الحلما كما يُتصرف بالادوات .

ان استبدال مفهوم وضعية الانسان الكونية بمفهوم الطبيعة الانسانية هو نوع من الغش . اما الغاية من تلقين ذلك للناس فهي جعلهم ينظرون الى الفوضى انها شيء ضروري. ولا يمكن ان يقبل بهذا الغش سوى القائلين مجتمية التطور وهي في عصرنا الحاضر عقيدة لا 'تمس. ولكننا لا نقبل بهذه العقيدة، ونرفضها.

ولكن كيف السبيل الى رفضها اذا لم نعد الى مفهوم الطبيعة الانسانية الذي ما زال سارتر يرفضه ? لقد رأينا سابقاً ان سارتر في رفضه للحتمية قد نادى مجرية اباحية تخلق مجد ذاتها حتمية من نوع آخر .

اما الآن فسنرى كيف يواجه سارتر الحتمية الماركسية بعد ان رد عليها مدعياً بان الوجودية تحقق لنا مفهو ما انسانياً حقاً عن الانسان .

يقول سارتر: « ان الاوضاع التاريخية اوضاع متغيرة… اما الشيء الذي لا يتغير فهر ضرورة وجود الانسان في العالم، وجوداً في العمل مع الآخرين ووجوداً نهـايته الموت » . (صفحة ٣٤) .

ان هذه لأشياء يسيرة . ولكن الا نجد هنا عناصر تبور مفهوم الطبيعة الانسانية ? واذا كان سارتر يعلم ان كل وضعية زائلة مع الوقت ، حتى لو كانت وضعية كونية ، فهذا معناه الاعتراف بوجود شيء آخر .

ولماذا لا يميز سارتر ما هو جوهري بمـا هو عرضي ، وما هو طبيعي بما هو اصطناعي عند الافراد والجماعات ?

اليسذلك الشيء الآخر (بالاضافة الى عناصر مكونة للانسان لا يذكرها سارتر) هو الذي يسمح بالضبط للانسان بان يلقي ذاته الى الامام محاولاً « اجتياز الحدود او تأخيرها او نفيها او التكف معها . .?

اليست تلك الحدود المحيطة بوضعيتنا هي التي يدعوها سارتر بعد ذلك بالنسبي le relatif ثم الا يدعو ذلك الشيء الآخو الذي لا يتغير بالمطلق ? فلماذا لا يعترف صراحة بان جمل الوضعية شيئاً كونياً هو انتقال بالنسبي الى مستوى المطلق وبالتالى احتقار للانسان وتشويه له ?

لو قال سارتر ذلك لكان انتقاده للماركسية اضبط واقوى. اما نحن فنقول بصراحة ان الوجودي يؤكد على قدرة الانسان في مقاومته لذلك التحديد الذي هو دوماً فعل عنيف . نعم ، ولكن رد الفعل عند سارتر شيء لا تأثير له لانه غير مستند الى مفهوم صحيح عن الانسان . والمفهوم الصحيح ليس ، كما يقول

سارتر ، مفهوماً قبلياً بل هو مفهوم مستخرج من التجربة الكونية ومن العقل. انه ليس من المستطاع انقاء الحتمية بسوى الاستناد الى الطبيعة العقلية والاجتماعية للانسان وهي اساس الحرية الوحيد.

وما هو ، من ناحية اخرى ، الشيء الذي يعود اليه سارتر ليفسر كيفية اجتياز الحواجز او نفيها او الاستفادة منها ? انه يعود الى مفهو مه الاسطوري عن الحرية ، وهي حرية محتفية بذاتها ومنعدمة الجذور والروابط حتى انها اصبحت غير متميزة عن الاندفاع الحيوي، اي عن ذلك الاندفاع الغريزي الاولي... الذي لا يتغير .

وهذه الحرية الزائفة معيِّنة ومعيَّنة. انها لا تخرجنـــا من الحتمية التطورية التي تكلم عنهــا هيجل وبرغسون وهي مشابهة كثيراً للحتمية النفسية ــ الفيزيولوجية التي انتقدها سارتر .

لعمري ، الا يوجد شيء آخر نقابل به الحتمية الاجتاعية او الحتمية النطورية التي تقول بها الماركسية ? فأين الانسان ونبله واين الانسان الواقعي في المذهبين المذكورين ?

اما نحن فقد اصبح من واجبنا التأكيد اكثر من اي وقت آخر على حقوق الانسان وقواه الحقيقية والتأكيد ايضًا على حريته الحقيقية الموجودة في طبيعته وذلك للرد بصورة فعلية على المذاهب الحديثة التي تنفي الانسان وتشوهه .

# كونية المشروع الفردي



« فكل مشروع ، اذن ، مهماكان فردياً هو مشروع ذو قيمة كونية » . (صفحة ٤٤)

ان ما يقوله سارتر عن الكونية بجعلنا نأسف اكثر من ذي قبل على نفيه لمفهوم الطبيعة الانسانية، فاذا كان من الصحيح ان الرجل الاوروبي يستطيع فهم مشروع بتصوره انسان من الصين او من الهند افلا يعني هذا ان الاوروبي يجد الانسات الحالد عند كل البشر الذين يلتقي بهم ? واذا كان باستطاعته تصور مشروع الرجل الصيني تصوراً جديداً افلا يعني ذلك انه يجد نفسه في اولئك البشر ?

ان يجد الانسان ذاته وان يجد الانسان في الآخرين ، معناه الوصول الى طبيعة انسانية لا تتغير، الوصول الى ذلك المطلق الذي كنا نبحث عنه .

واكن المذهب لا يسمح بتلك الخطوة اذ يقول سارتر: «ولكن هذا لا يعني ان ذلك المشروع يعرّف الانسان بشكل دائم» (صفحة ٤٤).

لقد رأينا سابقاً ان الانسان مجاول التعريف في كل فروع المعرفة الانسانية. ولكن لا يظنن احد ان المشروع الذي وصفناه بالكونية يستطيع تعريف الانسان. فالمشروع متعلق، بالضبط،

بفرد معين والفرد غير قابل للتعريف . فنحن لذلك لن نحاول تعريفه بذلك المشروع .

ان سارتر يعطي ذلك المشروع الانساني قيمة كونية شاملة، المساغن فنفهم ان يُقصد بذلك قدرة الفعل لا الفعل ذاته، وقدرة الفعل هذه واحدة لدى الجميع ونحن نجد في ذلك المشروع (الغودي من ناحية الفعل وانماطه المختلفة والكوني من ناحية قدرة الفعل) تعبيراً وتفتحاً لطبيعة الانسان : تفتحاً للطبيعة الفردية بكل ما فيها من عناصر مركبة تكورن بالضبط فردية زيد أو عمرو وتفتحاً للطبيعة الكونية التي نجدها كما هي عند الجميع بغض النظر عن كل الكمالات الفردية التي تحققها .

ان ما نستطيع تعريفه ليس تلك الطبيعة الفردية الغنية بتضمنها بل الطبيعة الكونية المتسعة الشمول . الكوني قابل . للتعريف أما الفردي فغير قابل .

اما ذلك المفهوم الذي نقدمه عن البكوني فبعيد عن ذهن الفيلسوف المثالي. والحقيقة ان الحروج من الذاتية امر ضروري لفهم هذه الاشياء، لكن مذهب سارتر لا يسمح بذلك الحروج.

واما كونية الانسان التي تقول بها الفلسفة الوجودية فهي كونية محض ذاتية . انها بعيدة عن الكونية كما تفهمها الفلسفة la philosophie

((

« اني باختياري لذاتي ابني ما هو كوني وابنيه بفهمي لمشروع كل انسان آخر في اي عصر كان » . ( سارتر صفحة دو ) .

الفيلسوف الوجودي لا يعرف ما هو كوني لان المعرفة فعل نظر عقلي استبعده فلاسفة كثيرون منذ ايام كانت. فكانت لآ يستخلص الكوني من الفردي بواسطة عملية التجريد، وذلك لانه لا يرى العقلي متضمناً في الحسي. انه يرى الكينونة الحقيقية في النومين (۱) noumène والنومين ليس موضوع معرفة عقلية مباشرة بالنسبة اليه. ان كانت يبني مفهوم الكونية كبنائه لاشياء عديدة اخرى، اي بالرجوع الى اشكال العقل الذائمة والقبلية.

والوجودي الذي لا يسلم بالكينونة لا يرى بعقله ولا يعرف ، بل الكوني الذي يحدثنا عنه شيء غير مرئي بالعقل ونتيجة للبناء فقط . « اني ابنيه بغهمي لمشروع كل انسات آخر » ( صفحة ٤٥ )

ولكن ذلك البناء من نوع آخر لا يتطلب اشكالاً عقلية، فالعقل غائب هنا باستمرار . انه نوع من التفهم يتناول الشيء مباشرة في كايته ويستبعد كل تأمل وتفكير متسلسل . انه نوع

<sup>(</sup>١) النومين مرادف للشيء في ذاته chose en soi والمقصود به صميم الاشياء الذي لا يدرك بالعقل النظري .

من الحدس العاطفي اي تعاطف حسي مع كل ما هو « اندفاع حيوي » وكل ما هو حركة ووجود وديمومة .

فعندما يشعر الوجودي بنبضات قلبه وبالقلق الذي مجز نفسه ، يشعر ايضاً بقلق الآخرين ويأسهم ، ويدرك المشروع الحر الذي لكل كائن موجود . انه يجد الانسانية كما يجد الحرية الكونية في صميم الديومة وصميم الوجود المتحرك .

اننا لا نلوم تلك الحساسية المرهفة التي يفتخر بها الوجودي والتي نلقاها في كل نفس ناعمة . انها قد تساعدنا وتساعد الشاعر بصورة خاصة ، على فهم الآخرين بالامتزاج الصميمي معهم. ولكننا نكرر القول بانها محتاجة الى معرفة موضوعية هي بالضرورة سابقة لها .

ان التركيب الذاتي لعالم الذاتيات المتبادلة ليس سوى حلم وهو حلم الشاعر والرجل الرومانتيكي ، حلم الوجودي الذي يظل عائشاً في الحيال .

#### الالتزام

يعين الالتزام، في نظر الكثيرين، الحاصة الاساسية لكل انواع الفلسفة الوجودية. ويتكلمون، في يومنا هذا، عن الادب الملتزم والشعر الملتزم، لا بل يذهبون ايضاً الى حد عرض نوع من المسيحية يدعونه بالمسيحية الملتزمة.

ولكننا ، بعدما رأينا مفهوم الحرية والاختيار ، ندرك ماذا يعني حقاً الالتزام في الوجودية ، اذ تنعدم الوجهة الاخلاقية التي نلقاها في الالتزام الكلاسيكي . فالالتزام ، بمعناه التقليدي ، عطاء وهو عطاء الارادة الحرة التي تقيد نفسها بالوعد . انه عمل نبيل يصف المرء بالانسانية ، بل هو انبل اعمال الانسان ، بلانسان الذي اكتسب حس القداسة وما زال محافظاً عليه . وعندما يكون المرء ملتزماً بذلك المهنى التقليدي ندين له بالاحترام الواجب للشخص .

اما في الوجودية فينكسف الانسان ويصبح الالتزام اتجاهاً من ناحية المشروع ومن ناحية الاختيار ، ذلك الاختيار المتعلق بالحرية العفوية التي حددنا ، سابقاً ، معناها المحصور . فالالتزام هنا نوع من « التحزب » الذي لا يجكن التخلي عنه الا بجذف كل تأمل وقرار واع. اما السبب فكون التأمل والوعي لاحقين بالالتزام الذي يصبح ، عند سارتر ، نوعاً من الالزام على نفسه .

ويقولون لنا الانسان حر . لكننا نعلم حقيقة هذا الكلام وهو يعني ان الانسان ، بالاحرى ، مقذوف في اتجاه ما بواسطة الاندفاع الحيوي الذي يجعله ملتزماً . فهو ، اذن ، غير ملتزم بالاستناد الى ما هو عليه بل بالاستناد الى ذلك

الاندفاع الذي لا يؤثر في شيء . الا نجد هنا بالفعل نوعاً خاصا من الحتمية ?

واذا توخيف ، من جهة اخرى ، الدقة في المعنى نستطيع القول بان الوجودي لا يلتزم بذاته لانه لا يستطيع تعيين ذاته مطلق . انه بالاحرى مدفوع الى الالتزام كما انه محدد بالنسبة الى وضعية معينة ، في حسالة تاريخية معينة . صحيح انه يفعل بارادته بعد ذلك ولكن التزامه التزام منفعل لعمري ، وهل يستطيع ان يكون غير ذلك وهو مقذوف في العالم ومحكوم عليه ? ان الالتزام الوجودي مطلق بالرغم من الحرية التي يصفونه بها .

ان في الوجودية مسخاً لكل الاخلاق النقليدية ، الاخلاق المبنية على ميتافيزياء الكينونة وميتافيزياء الانسان . ومن المؤسف جداً ان يكون ازدراء الكينونة وعلم الكينونة ontologie سبباً لحذف مفهوم نفسي عميق عن الانسان . فالفلسفة اعلمنا ان في الارادة نزعة جوهرية نحو الحير، بكل ما في هذه الكلمة من شمول . انها نزعة عميقة تشكل اساس الارادة عينها بل هي سابقة لكل معرفة وتأمل . اما النزعة العقلبة الحرة فتتفرع عن النزعة الاولى (وهي نزعة طبيعية ضرورية) دون ان تغيرها .

امــــا من الناحية المشخصة فتظهر تلك النزعة الطبيعية نحو الحير في اتجاهنا نحو السعادة ، اي نحو تحقيق الذات في كمالها .

فالرغبة في السعادة تحرك البشر كلهم ، بل هي نوع من العطش الذي ينتاب الانسان . والفلسفة تعلمنا أن الانسان يرغب في السعادة عفوي أدون أي تأمل ، أي أن تلك الرغبة سابقة للاختيار الحر . أنها رغبة أولية قائمة جذورها في الطبيعة ذاتها رغم كل محاولة انزعها من الانسان . أنها موجودة فينا ما دمنا متمتعين بالطبيعة الانسانية ، واقتلاعها منا تحطيم لذاتنا . أنها النزعة التي تقاوم كل أنواع الفشل ونظل محركة لقوانا الانسانية ومخططة لكل المحاولات التي نقوم بها .

وهكذا نوى ان بالامكان ارجاع حرية الوجوديين واندفاعهم، من جهة ، والاختيار والالتزام ، من جهة اخرى ، الى تلك النزعة الطبيعية التي تحدثنا عنها ، مع الملاحظة انها معكوسة تماماً في الوجودية وبالتالي فاقدة لكل معنى .

ان نظريات الديومة التي 'تخرج من نطاقها الكينونة والغاية ، لا نفهم ما هو قائم على الكينونة وعلى الكينونة الموجهة نحو غابة . انها نظريات تشوه الانسان اذ لا تستطيع نفسير ما هو كائن بالاستناد الى التجربة الحسية، فالانسان لذلك غائب عن الوجودية كما كان غائباً عن البرغسونية وعن الفلسفات التطورية المختلفة .

## الاختيار والفعل المجاني

ان سارتر ، في رده على الاعتراضات الموجهة اليه بخصوص

مسألة الذاتية ، ينفي عنه نظرية الفعل المجاني بقوله: « ان اندره حيد A. Gide لا يعرف ماهية الوضع الانساني بل يعمــل بحسب هواه » .

ولكن ما هو الشيء الذي يعرفه جيد? يعرف ان باستطاعته العمل باتجاه آخر وهو بالفعل غير مثبت في حالة معينة او في حركة اساسية ؛ بل هو دمية تلعب بها نزعاته السطحية المتولدة عن هواه . انه يعمل في الحاضر المباشر بحسب النزعة المسيطرة عليه آنياً وقد تسيطر هذه بسبب حالة فيزيولوجية او مرضية ، او بسبب مركب نفسي او تأثير يتلقاه من الحارج . انه يشعر باستسلامه عداً ثم يطمئن نفسه ويحاول ان يطمئننا بانه لا يعاكس النزعة الظافرة التي تجره في الحاضر المباشر الى لذة يكون رفضه لها شيئاً رديئاً في نظره .

اما بالنسبة للوجودي « فالانسان منخوط في وضع منظم ، اذ هو ملتزم مع الانسانية جمعاء بحيث لا يستطيع مطلقاً تجنب الاختيار ... انه لا يستطيع سوى الالتزام ، بشكل آم ، تجاه تلك المسألة وهو يختار ذاته دون اللجوء الى قيم موضوعة سابقاً » .

ان سارتر ينفي هناكل نزوة طائشة بتأكيده على الاختيار. ولكنه نفي ظاهري فقط لان سارتر، بالرجوع الى الاندفاع الحيوي ، يختار بصورة عمياء وهو لا يستطيع الامتناع عن الاتيان بفعل معين . انه يتصور نفسه حراً مع انه ليس كذلك

بالفعل، ثم يظن انه مختار مع انه ليس صانعاً لاختياره. فهو يرى الحير حيث يريد، ويقول: هذا خير لانه كذلك.

هل هذه مجانية في العمل ? كلا ، طبعاً . ولكنها قدرية مرافقة لوهم الانسان النائم ، الانسان الذي يؤكد حريته في الحلم وهو بالحقيقة مقيد بالسلاسل .

ويحتج سارتر ضد الذين يلحقونه باندره جيد . اما نحن فنضعهم في مصف واحد هو مصف المفكرين اللا اخلاقيين . والفرق الوحيد بين الاثنين هو ان جيد يبشر بشذوذ واضح في حين نجد سارتر ينادي باخلاق وهمية ، اخلاق الانسان الذي لا يعمل كانسان الا في الحلم والذي يتمتم اثناء فعله للشر ، بكلمات كبيرة وفارغة تذكرنا نوعاً ما بالاخلاق الانسانية .

يا له من وهم ردي. يفسد كل شي. وتكون نتائجه وخيمة على كل الذين يصغون الى سارتر .

# الفصل الثامن

### في البحث عن أخلاق وجودية

## الاخلاق وعلم الجمال

يقول سارتر: «علينا ان نشبه الاختيار الاخلاقي ببناء من الآثار الفنية » . (صفحة ٤٨) .

لا شك انه تشبيه جميل قد يغري القارى، البسيط ولكنه لن يؤثر في المهتمين بالفلسفة ولن يثير فيهم سوى الضحك .

ويقول سارتر ايضاً : ( ان اللوحة الواجب صنعها هي تلك التي يصنعها الفنان بالفعل ، . ( صفحة ٤٨ ) .

ولكننا نرد بقولنا : ان الانسان لا يلتزم بكايته في العمل الفني من حيث هو كذلك .

ثم قد يقال على وجه ماثل: ان الفعل المحقق هو الذي يحققه

الانسان بالفعل. ولكن التشبيه الذي يقدمه سارتر لا يصح الا في حال تشويهنا لمعنى الالتزام. اما اذا كان الانسان الاخلاقي لا يلتزم اكثر من التزام الفنان الذي يعمل في حجرته فهذا معناه ان الفعل الاخلاقي فعل فنان وليس فعلًا انسانياً.

لا شك اننا في كلتا الحالتين ( في حالة الفنان كما في حالة الانسان ) امام ابداع وابتكار . ونحن ، من جهتنا ، لا ننكر الابداع الانساني بل نصرح بالعكس ان الانسان اب لافعاله وانه مبدع لها .

ولكن سارتر يشوه معنى الابداع والابتكار ويستعملهما في مذهبه استعمالاً خالياً من المعنى . فالانسان لا يبتكر قبلياً في priori بل بالاستناد الى معلومات مكتسبة وحدس خاص يجعله شاعراً باشياء لا يشعر بها غيره. والانسان المبدع له قدرة الابداع بسبب علمه المكين وبسبب عمله حسب طريقة معينة وحسب قوانين يخضع لها ومجترمها . انه متقيد بالنظام الكوني الشامل لكل الاشياه .

ولكننا لا نجد شيئاً من ذلك فيا يدءوه الوجوديون ابداعاً وابتكاراً . والحقيقة ان لا وجود في مذهبهم لاي ابداع وابتكار ، بالمعنى الصحيح لهاتين الكلمتين .

ثم يضيف سارتر الى ذلك قوله: « اننا لا نستطيع ان نعين قبلياً ما يجب فعله » ( صفحة ٤٩ ) لكن التعيين القبلي في اللغة

الواضحة ، شيء لا معني له .

اما ذلك التعيين وذلك القرار الذي يتخذه الانسان بشكل حقيقي فهو مـــأخوذ بعد تأمل وروية وبعد فعـل عقلي منير للارادة، اي بعد فحص دقيق مقارن للدوافع المتعددة التي تبوز الى ساحة الشعور . واذا لم يكن القرار كذلك فهو قرار قبلي وبالتالي شيء لا معنى له .

واذا تفحصنا موقف سارتر نرى ان لا وجود عنده لاي شيء مما سبق . فالقرار الذي يتخذه ، مهما ظنه واعياً ، ليس قراراً بالفعل .

اما نحن، فاذا تكلمنا عن القرار في مجال الاخلاق الانسانية عنينا به قراراً يؤخذ بعد التأمل واثناه. والتأمل، كما قلنا سابقاً ، يجري بجسب قانون مجترمه الضمير ويكون موافقاً لمتطلبات الانسان العميقة . ويجري ايضاً بعد فحص الظروف والاوضاع الحاصة بالانسان ذاته اي بالرجوع الى وضعيته .

عندئذ فقط نستطيع التكلم عن الالتزام والمسؤولية .

هذا ويقولون لنا، من جهة اخرى، ان لا وجود لقيم جمالية قبلية كما انه لا وجود لقيم اخلاقية قبلية. انه قول من ضمن المذهب ويعني، بشكل آخر، ان الفعل الانساني لا قيمة له الالان زيداً او عمرواً قد صنعه. اما ما كان عليه زيد او عمرو قبل الاتيان بذلك الفعل فشيء غير داخل في الموضوع بالنسبة اليهم.

ان الاخلاق التي يقدمها الوجوديون ليست سوى اخلاق الوقائع ، اخلاق الحقيقة المطلقة التي لا مخرج منها . واذا كانت الواقعة وحدها ذات قيمة في مجال الطبيعة ، بسبب الحتمية الطبيعية الشديدة ، فلا يمكن القول بأنها تفرض نفسها في المجال الانساني . ان في ذلك نفيا للانسان ذاته باغراقه في لجة الحتمية المجردة عن كل صفة انسانية .

#### الوجودية ومفهوم التقدم

وكيف يستطيع الوجودي التسليم في فلسفته الاخلافية بامكان تفضيل مشروع انساني معين على مشروع آخر ? فالتفضيل يفرض مفهوم القيمة القبلية وهندا يفرض مفهوم الكيفية، اي مفهوم تعيين جديد يحقق الذات الانسانية. ولكن هذه المفاهيم مقصية كلها من مذهب سارتر ، فهو لذلك يقول: (اننا لا نؤمن بالتقدم، والتقدم، في نظونا، مجود تحسن ، وصفحة ، ه )

وهكذا فقد اصبحنا بعيدين عن المفهوم الانساني الصحيح وعن الاخلاق الكونية التي تربي الانسان من اجل تحقيق نموه الكياني ، نمواً منسجماً نحو الكيال والغبطة .

ولكن كيف تفهم الوجودية الكمال وهي فلسفة مثالية ? ال الكثيرين من الفلاسفة ، في كلامهم عن السعادة ، لا يتحدثون عن سوى استمتاع الانسان بالاشياء المكتسبة دون بحثهم في التحقيق النهائي لذاته . لكن هذه الاشياء ، مهما كانت ، تظل ممتلكات من خارج وقد يحصل عليها الانسان دون نقل قواه الروحية الى حيز الفعل .

وينفي ديكارت حقيقة اعراض الجوهر فينفي بالتالي الكيفية، وهي تحقيق حي لقوى الحباة . انه لا يستطيع فهم الاكتساب الا مجموع عناصر كمية ، مكيفة الى حد ما مع الانسان . انه اكتساب وامتلاك لشيء اصطناعي فيه احياناً شيء من التعسف.

اما ازدراء الكيفية فناتج عن ازدراء مفهوم القوة notion . de puissance . de puissance . والنفس ، عند ديكارت ، موجودة دائما بالفعل en acte لان الفكر جوهرها . اما عند برغسون وسارتر وفي فلسفات العمل فمفهوم القوة غائب دوماً ولا مجال التحدث عن نمو حبوي او عن اغتناء تدريجي لقوى الانسان في سبيل اغتناء الكائن ذاته . ان الاستغناء النهائي عن مفهوم العادة سبيل اغتناء الكائن ذاته . ان الاستغناء النهائي عن مفهوم العادة ورماحة عن مفهوم كما يفسر عند البعض فكرة خاطئة عن التقدم كما يفسر عند البعض الآخر نفيهم لكل تقدم .

اما الوجودية فلا تحيد عن هذا الاتجاه بل تمتنع عن كل تقدم وترى انه غير مكن « لان الانسان لا يتبدل تحت وضع متغير » ( صفحة ٥١ ) . انه دوماً مماثل لنفسه وهو الكائن

الاكثر تعيناً . ولكن ايقال عن الانسان كما يقال عن الله انه بسبب كماله المطلق ، الكائن الاكثر تعيناً ، ام لا يعنى بذلك إلا ان الانـان متعين بمقدار ما يكون الحيوان الحاذق متعيناً في فاعليته الحاذقة ?

انه ضرب من الجنون ان نتكلم هنا عن سكون الانسان كما نتكلم عن سكون المطلق اللامتناهي ؛ بل انه انحطاط بشع وتحزب غريب ان يبقى الانسان منحصراً في ضعفه وجبنه وان تسيطر عليه حتمية مطلقة فتستعبده وتجعله عاجزاً .

يقول سارتر: التقدم مجرد تحسن. فهل يمكن عندئذ ان نصادف في الانسان الشيء الافضل? وهل الافضل هنــا سوى مفهوم قبلي ?

بلى ، اناكما انا ، وليس باستطاعتي ان اصبح كائناً آخر . اني ملقى في العالم وانا مشروع وحرية تختار ذاتها . لذلك بجب ان افهم كها انا ، لا على وجه آخر . ان اندفاعي في الوجود والمشروع الذي اكونه بجرانني مثلًا نحو الحزب الشيوعي او نحو حزب الحركة الجمهورية الشعبية . انني اختار والاختيار اختياري لانه نابع عن وجودي وسيان عندي ان يدعى ذلك الختيار جبناً وخذلاناً او ان يدعى خيراً او تقدماً ومجداً .

هذا وليس على الآخرين ان يجكموا بالفعل ، لا لان المفكر الوجودي يمنع الانسان من الحكم او يدعي بعجزه عن

ذلك ، بل لانه لا مادة للحكم في هذا الجال. بلى ، لقد اخترت الاشياء واخترت ذاتي على نمط معين ولا احد يستطيع تغيير شيء مطلقاً .

انه ليس بالامكان ، في نظر سارتر ، ان اقارن اختياري باختيار شخص آخر، فكل حكم اخلاقي مستبعد هنا لانه لا محل للاخلاق في هذا المجال . ولكن سارتر لا يمتنع عن الحكم كما سنرى .

#### النبة السئة

ان الحكم الذي يسوغه سارتر ليس حكم قيمة لان في ذلك مناقضة للمذهب بل هو حكم منطقي اذ يقول سارتر : الوالنسان يختار ازاء الآخرين كما يختار ذاته حيالهم» (صفحة الانسان يختار ازاء الآخرين كما يختار ذاته حيالهم» وهو يفعل ذلك بوعي حاد « لمسؤوليته» فاختياري لذاتي حيال الآخرين يسمح لهم بالحكم علي ويجعلني هدفاً لهذا الحكم.

ثم يقول سارتر: « هناك انواع من الاختيار مبنية على الصواب وانواع اخرى مبنية على الخطأ ، . لعمري ، اليس ذلك رجوعاً الى الفلسفة المنطقية ?

قد يبدو الامر كذلك . ولكن ابن الخطأ وابن الصواب اللذان بني عليهما الاختيار ? ليس في مذهب سارتر اي محك او اي تعريف للحقيقة الموضوعية . فالذي لا يستطيع الحروج من ذاتيته يهمل الحقيقة وينفيها قاماً .

لقد حاولنا سابقاً تعريف الحقيقة الوجودية على انها توافق الفكر مع ذاته . واما الآن فنقول انها بسبب التاسك المشدد عليه ، توافق الوجود مع ذائه . والحقيقة هي موقف التاسك الدقيق اي انها رباط تام بين الاختيار والوجود الآني . واذا انعدم الرباط انعدم التاسك ايضاً ونشأت النية السيئة . يقول سارتر : « اعرف النية السيئة على انها خطأ » . ثم يقول ايضاً : « لا شك ان النية السيئة نوع من الكذب » .

لنأخذ الآن مثل رجل أباحي. أنه ، من حيث هو كذلك ، شيء ( مطلق » . أما أذا تصرف نسبياً ، في حالة من الحالات ، كرجل متعفف قنوع ، فنقول عنه عندئذ : أنه قد أختار ذاته مع الآخرين متغلباً على نفسه . ولكن سارتر يدعي أن أختيار ذلك الرجل مبني على الحطإ وأنه سيء النية وكذاب . وما هو كذاب ، في نظر سارتر ، إلا لانه قد تصرف بشكل فاضح وطمس حرية الالتزام التامة دون أن مجق له النصرف كذلك.

لا شك ان هذا الكلام فاضح يثير حفيظتنا ويجعلنا ننقم على تلك النزعة اللااخلاقية . ولكن سارتر يدعي باصدار احكام وجود فقط ويريد البقاء بعيداً عن المجال الاخلاقي وعن مستوى القيم الموجودة قبلياً . انه يظل في مجال الظواهر يجلل نفسياً ولا يخرج من ذلك النحليل .

ولكن أليس من المستحيل ان نبتعد عن الاخلاق ، اذا

كنا، من حيث كوننا بشراً، نتكلم عن الانسان ونتوجه اليه ؟ ان في خطوة سارتر سعياً نحو موقف التاسك من حيث هو غاية في ذاته. انه يدعو هذا السعي بجب الحقيقة، ولا شك ان في هذا تضليلًا وخطراً على الاخلاق بل اكثر من ذلك ايضاً، لان حب الحقيقة يفرض احترام تلك الحرية التي يتحدث عنها سارتر.

ومهما يكن المعنى الذي تؤخذ به الحرية فمجرد الكلام عنها يدخلنا فوراً في الجال الاخلاقي ، بل ان سارتر نفسه يقول :

ر وباستطاعتي من ناحية اخرى ان انطق بحكم اخلاقي ، . ( صفحة ٥٢ )

لعمري، أليسالشيء الذي يعرضه لنا سارتر تخطيطاً لاخلاق معينة ? أن النطق مجكم أخلاقي يفرض بالضرورة وجود أساس لتلك الاخلاق . ولكن سارتر يراوغ ويتهرب من الدخول في ذلك المجال لانه يكتفي بالتحليل .

ولكن ألم يقل هو نفسه: (ان باستطاعتي دوماً ان اختار، ولكن يجب ان اعلم ايضاً ان عدم اختياري هو بحد ذاته نوع من الاختيار» (صفحة ٤٧)

واذا كان سارتر محافظا على انسانيته فانه سيبقى كائنـــاً اخلاقياً ، سواء شاء ام ابى، وذلك ليس بالاستناد الى مبادى، موضوعة سابقـــاً بل بالنسبة الى الابتكار الذي يتحـدث عنه بالذات .

سنسعى الآن لتحديد تلك المبادى. التي تستند اليها الاخلاق الوجودية وتوضيح الفكرة التي تقدمها لنا عن القيمة .

يقول سارتر: « لا غاية للحرية من خلال كل ظرف عيني سوى ان تريد ذاتها » .

ليس هذا القول ، في نظرنا ، سوى نتيجة منطقية لفكرة «المهجرة ». فالحرية عند سارتر مستقلة لا تتعلق بأحد ولا بأي شي، بل هي حرية لا غاية لها سوى ذاتها . فاما ان تكون هذه الحرية مؤلهة بحيث تصبح غريبة عنا، واما ان تكون حرية بحردة فلا نستطيع ان نحياها بل تصبح بالنسبة الينا وهماً . انه ليس بامكانها ، عندئذ ، ان تكون اساساً لاخلاق موجود انساني عيني ولا مصدراً لاحكامه الاخلاقية .

ان الحرية التي تريد ذانها وتتخذ ذانها كفاية لشبيهة بالحب الرومانتيكي الذي يعشق ذائمه ومعنى ذلك انها اليست شيئاً انسانياً بالفعل.

والحرية ، عند سارتو ، اساس لكل القيم ، فاذا لم تكن سوى وهم فالاساس يبدو لنا غير نابت . ولكن لنفرض جدلاً أن للحرية ، عند سارتو ، قواماً ذاتياً ، بسبب وعيه لنفسه على انه حرية قبل كل شيء . فما ينتج عن ذلك هو كون القيم موجودة حتماً ، ولكن سارتو يأنف القول بانها قيم موجودة قبلياً لان الله غير موجود ولم يضعها مسبقاً. فليس على الانسان، قبلياً لان الله غير موجود ولم يضعها مسبقاً. فليس على الانسان،

اذن ، سوى ابتداع تلك القيم ابتداعاً مبنياً لا على النزوة وبحانية الفعل كما عند اندره جيد ، بل على النية الحسنة ، نية الانسان الذي يسعى في كل شيء الى الانسجام مع ذا ، في فاسكها الداخلي . ان الانسان يبتدع القيم بمقدار ما يقوم بفعل الاختيار وبمقدار ما مختار ذاته ، مجسب الاندفاع الحر المنبثق عن ذاتيته . ان الانسان الوجودي كائن يضع القيم بمجرد وجوده . فالقيمة عنده تنبع عن حريته والحرية الوجودية ثمرتها القيم .

ولكن ما قيمة ذلك الفعل ? أهو من الناحية الاخلاقية شر ام خير ? انه لا يستطيع ، باعتراف الوجودي ذاته ، سوى ان يكون كذلك ، اما خيراً واما شراً . و مقياس الحكم هنا ليس في المفاهيم المصنوعة والمهيأة من قبل المفكرين التقليديين ، بل يقول الوجودي : ان هذا الفعل خير لانه فعلي ولانه منبثق عن داني الحرة التي هي وجود ؛ فوجودي الجاري مع حريتي هو الذي يبتدع التيم في الظروف التاريخية المتغيرة .

اما تلك القيمة المنبثقة عن الحرية فهي شيء مطلق ، وهذه نتيجة لانحصار الانسان في ذانيته . ولكن الا يعني ذلك اللهذأ الفردي يؤدي بنا الى الفوضوية ? جواب الوجوديين هذا انه اذا كانت الفوضى نتيجة للاختيار الحر فهي ذات قيمة لانها نابعة عن حرية الكائن الموجود .

ولكن ايس في هذا « المبدإ » الاخلاقي اي ضمان للمجتمع.

والانكى من ذلك ان المبدأ اللاحق يأمرنا باحترام المبدأ الاول اذ يقول سارتر :

« اننا نكشف في نشداننا اياها ( الحرية ) انها متعلقة كلياً بجرية الآخرين متعلقــة بجريتنا ، ( صفحة ٥٣ )

﴿ اني لا استطيع اعتبار حربتي غـاية دون ان ادمج في تلك الغابة حرية الاخرين »

أليست هذه الكلمات قريبة من اقوال كانت ، بغض النظر عن كلمة «غاية» التي يجب طرحهـا خارج المذهب ? ومادًا يقصد سارتر بقوله ?

ان ما نفكر به مباشرة هو احترامنا الآخرين ، في عالم يوحي به الينا مفهوم صحيح عن الصداقة . واكن هل هذا مبدأ اخلاقي بالمعنى الصحيح ؟ حقاً ان التعابير التي يستعملها سارتر قابلة كلها للتحويل .

هذا واذا كانت حريتي لا تستطيع سوى ان تريد ذاتها فاني اقول ذلك ايضاً عن حرية الآخرين ، عندئذ يتصرف كل واحد علياً وكأنه وحيد في العالم، بالرغم من كونه يختار ذاته ازا، بقية الناس. ومهما يكن المشهد الذي يقد، ه كل واحد عن ذاته فلا شك اننا تجاه نزعة انانية كلية . ووجود اناس آخرين يعني وجود حريات وغايات اخرى، اي وجود عوالم مغلقة تكتفي بذاتها.

واما من جهتنا فلا نجد شيئاً يضبط العلاقات بين تلك العوالم، في المجال الواقعي ؛ لا علاقة اجتماعية ولا اتصالاً ولا عطاء ، بل نحن بعيدون عن تلك الصداقة التي وضعها ارسطو اساساً لحياة المدنية .

ثم يذكرنا سارتر بمفهوم الذاتية المتبادلة ، المفهوم الذي رأيناه في الفصل السابق كاشفين الاوهام التي مخلقها عند الانسان من حيث هو كائن بحس ويفكر . اما هنا فنتساءل ماذا تصبح الذاتية المتبادلة في المجال الذي يريده سارتر مجالاً « اخلاقياً » ؟ ان الوجودي بحيا دوماً في عالم خيالي ولا شك انه ستنتج هنا اوهام جديدة متعددة .

ثم ماذا يعني قول سارتر: لا استطيع ان اريد سوى حرية الآخرين ، ضمن لغة فلسفية صحيحة ؟

يقول الوجودي: هذا يعني انني اقدر، لا قبلياً بل بالاستناد الى الكوجيتو، ان الآخرين هم مثلي اناس احرار وان التزامهم متاسك وحقيتي. واذا كانوا مختارون ذواتهم في وضع معين ويعملون على غط معين فلانهم يتبعون حريتهم. لذلك احترمهم كما احترمهم كما احترم ذاتي واصادق على اعمالهم كما اصادق على اعمالهم كما اخلقيون على ما اظن.

وبما ان الناس مستهدفون لنظري يحق لي فحص سلوكهم بحيث اكشف ، انا الوجودي ، مجدسي الحاد وتفهمي الدقيق ، مقدار التماسك والاخلاص في اختيارهم. اني سأحكم عليهم بصفتي محللًا نفسانــاً .

يقول سارتر: «نستطيع تكوين احكام نصدرها على الذين يودون طمس مجانية وجودهم التامة وحريته الكلية» (صفحة ٥٣).

ولكننا لا نجد مخرجاً لذلك اذ يخبل الينا اكتشاف مقياس اخلاقي مع اننا ما زلنا نتخبط في حكم منطقي بجت . لقد حدثونا عن حكم اخلاقي ولكن الحكم الذي يدءونه كذلك مبني دوماً على مفهوم الاخلاص الذاتي .

فما هو ، اذن ، الجبن الذي مجدثنا عنه سارتر ? وكيف يعرفه ، بأي حق وبالاستناد الى اي شيء ? ان سارتر مجافظ على تعابير القاموس الاخلاقي التقليدي ولكنه يفرغ محتواها بسبب تلك النزعة الاسمية المفسدة بدئياً لكل المذهب .

واذا كان مفهوم الجبن مفهوماً قبلياً فما العمل حتى نتجنب الاخلاق الشكلية ? ان التفسير النالى لا يفيدنا شيئاً :

« فالذين يطمسون حريتهم التامة بروح جدية زائفة ندعوهم جبناء » ( صفحة ٥٤ ) .

ولكننا قد حصاما بواسطته على تعريف الجبن عند سارتر. فالجبن نتيجة لعدم الاخلاص وعدم الاخلاص نتيجة ايضاً لاخفاء الحرية بروح الجد الزائف esprit de sérieux .

وهكذا فمن الطريف ، مثلًا ، أن يدعى جباناً رجل يقوم باعمال خيرية مع أن حريته التامة المطلقة تدفعه نحو البخل ؛ وأن يدعى جباناً أيضاً الرجل الذي يندفع إلى القتال بعد تغلبه على نفسه مع أن حريته التامة تدفعه إلى الهرب من أمام العدو .

كلا ثم كلا. فلا يمكن لفيلسوف ان ينطق بهذه الاقوال، وعذر سارتر انه هنا محلل نفساني ومحلل وجودي بصورة خاصة. انه يمتنع عن التعليم الاخلاقي ويكتفي بتحليل مادة غنية تصلح لموضوع ادبي فقط. لقد وجد سارتر المنجم الذي سيستغله، حسناً ، واكن ليكف عن الكلام كالآخرين عندما يتحدث عن الحكم الاخلاقي .

و والنوعان ، جبناء وانذال، لا يحكم فيهما الا على مستوى الاخلاص التام » ( صفحة ٥٤ )

به المنتم سارتر الغش الذي قام به طوال حديثه عن الاخلاق . ان الحكم الاخلاقي لا يعني ، بالنسبة اليه ، سوى تقرير للوقائع ووصف لأسلوك ودراسة للعادات الاخلاقية . وسارتر يقوم بهذا الوصف بروح تحليلية فائقة .

اما الاخلاق الوجودية التي يعرضها لنا فليست سوى اخلاق الوقائع التي ظنناها قد ابعدت . ان ارجاع الاخلاق الى علم للظواهر (مهما كان هذا العلم ذاتياً ) يجعلها علماً تجريبياً ويبعد من مجالها كل انسان موجود بالواقع. ولا شك ان هذا الموقف

يقودنا الى اللاأخلاقية بل الى الاخلاق الرديئة .

ان الوجودي يراوغ مع مبادى الحياة ومحتقر ماهو مقدس. ألم يقل سارتر: « اذا كان الله غير موجود فكل شيء مباح للانسان » ? والوجودي من ناحية ثانية ، لا يختار ولا يلتزم بذاته بل يظن نفسه منساباً مع التيار الذي يدعوه بالحرية . ولكنه يجب ان يعلم ، وهذه حقيقة ثابتة ، ان في عدم اختياره وعدم التزامه اختياراً والتزاماً من نوع آخر .

## الاخلاق المجردة والاخلاق العينية

ان مناقشة سارتر للاخلاق الـكانتية فيا يختص بناحيتيهـا الشكلية والكونية مناقشة لا تأتينـا بجديد رغم الامثال التي يقدمها لنا سارتر مستخرجة من بعض القصص .

اما رفضنا الشكلية الاخلاق الكانتية فسببه أن كانت لا يأخذ بعين الاعتبار طبيعة الذات البشرية ولا يستطيع تكييف مذهبه مع واقاع الانسان وحقيقته . فمذهبه لذلك بعيد عن الانسان ولا يمكن تطبيقه حسب اعتراف كانت نفسه .

وما هي القيمة التي يمكن اعطاؤها لكونية الاخلاق اذاكان المفهوم الصحيح عن الطبيعة الانسانية ، طروحاً خارج الميتافيزياء? ان كونية الاخلاق عندكانت مفهوم قبلي محض .

اما سارتر ، كما رأينا سابقاً ، فلم يتخلص من الشكلية رغم

نفيه للطبيعة الانسانية . والكونية التي ينادي بها ليست ايضاً سوى شيء ذاتي ووهمي . لذلك نستطيع ان نحول البه كل الانتقادات التي توجه عادة الى كانت .

لا شك ان سارتر محق في قوله: « ان مبادىء كثيرة التجريد تخفق في تحديد العمل ». واذا كان هذا الانتقاد صحيحاً بخصوص الاوامر المطلقة catégoriques التي يتحدث عنها كانت فانه يبدو لنا ان سارتر مخلط بين تلك الاوامر وبين النواميس الاخلاقية الايجابية (الهية كانت ام انسانية ) التي يتحدث عنها بشكل واضح ، والتي هي مجرد نوضيح للناموس الطبيعي loi naturelle . ان نواميس توضيح للناموس الطبيعي عبريدات خالصة وتركيبات عقلية قبلية ، بل اساسها في الواقع العيني وفي الطبيعة الانسانية عقلية قبلية ، بل اساسها في الواقع العيني وفي الطبيعة الانسانية التي ليست «نظراً فكرياً » كما يقول سارتر.

ولقد كان لكل تلك النواميس ، تجريبية كانت ام عقلانية ، اثر فعال في توجيه الاعمال الانسانية خلال كل العصور ، بل انها ما زالت فاعلة حتى الآن وستفعل ايضاً في المستقبل لان الانسانية واحدة كما ان الاخلاق واحدة ايضاً .

هذا وشرط كون الاخلاق عينية ان تتكيف مع الانسان في كليته ، اي مع طبيعته التي هي الواقع والواقع المشخص . ليست الاخلاق العينية تلك التي تضمن حلولاً سهلة لكل المسائل الآنية ، بل تطبيق القانون ، بشكل حذر ، واجب علينا في كل

الحالات الحاصة . ان احداً لم ينف حال مركب الواقع ولكن هذا التركيب لا يعني ان نور الناموس الاخلاقي لا ينفذ فيه .

اما سارتر فيدعي ان الناموس عاجز وان المبادى و لا قيمة لها . ولكن هل الحل الذي يقدمه هو اجدى وافعل ? ان سارتر لم يقم ، بالفعل ، الا بمحاولة لحل المسألة الاخلاقية والاجوبة التي قدمها ليست صحيحة . ان الاخلاق الوجودية اخلاق تهرب من الواقع ، بل اخلاق هرب دائم ، وان يكن هرباً متاسكاً مع نفسه .

\* \* \*

والانكى من ذلك ان الحرية تصبح عند سارتر رداء يغطي به كل شيء بوقاحة مثيرة . فيقول مثلا : الشيء المهم هو ان نعرف أيتم الابتكار باسم الحرية ام لا ?

ثم يضيف الى ذلك قوله: « من المستطاع اختيار كل شيء اذا كان الاختيار يتم على مستوى الالتزام الحو» (صفحة ٥٦).

يا لها من فر"يسية pharisaïsme فاضحة. الا يعني الاختيار على مستوى الالتزام ان نطلق العنان لمقتضيات حرية عمياء لا تستنير بهدى العقل ? ان الفلسفة كما نفهمها غيز بين نوعين من الارادة الانسانية : ارادة طبيعة وهي شهوة حسية تحرك الحيوان بالحس والفعل المنعكس ؛ وارادة عقل ، وهي شهوة عقلانية نزعتها الاساسية طبيعية ولكنها مستنيرة بالعقل الذي يدفعها نحو مراتب النبل البشري .

لقد اكتفى سارتر بالارادة الطبيعية الاولى فدعاها بالحرية وجعل من الانسان حيواناً واعياً فقط. ان الاخلاق التي يقدمها لنا فاقدة الاصول والقواعد ، بل قاعدتها الوحيدة ان تكون موافقة للغرائز الانسانية الاولية . انها اخلاق شهوانية وضعية positiviste تبعد كل مفهوم صحيح عن الانسان وكل اهتام بانسانيته الحق .

\* \* \*

## الوجودية والالحاد

من لا يحترم الله لا يحترم الطبيعـــة الانسانية. ومن ينف وجود الله ينف ايضـاً وجود الانسان . امـــا سارتر فيعلن ببساطة ، او بالاحرى بوقاحة ، انه قد نحى الله عن طريقه :

وانه من المؤسف ان تكون الاشياء كذلك، ولكننا اذا نحينا الله الله الآب فلا بد من وجود احـــد يبتكو القيم، (صفحة ٥٧)

يا لها من سلطة منتقمة من اجل تحرير العالم تحريراً فعالاً! لقد نحى سارتر الله ولم يستطع بالتالي سوى تنحية الانسان ذاته ، الانسان المكون على صورة الله ومثاله .

انه لم يتكلم خلال مجثه عن سوى الابتكار . فكل شيء يجب ابتكاره في عالم لامعقول حيث الاشياء لا معنى لها . ان

اللامعقول يجيط بك ايها الانسان من كل جانب فعليك ان تبتكر المعقول بذاتك وفي ذاتك والا فلن يكون ابداً.

ثم يقول سارتر: « واذا تحدثنا عن ابتكار للقيم فهذا يعني انه ليس للحياة معنى قالي . انها ليست شيئاً قبل ان يحياها الانسان » ( صفحة ٥٠ ) .

على الانسان، اذن ، ان يبتكر القيم والا وقع في التشاؤم! الما الوجودي فيبتكر الانسان على مثاله وصورته ولكن الوجودي يبدو لنا رجلًا خاليا من العقل والقلب والروح ، يظن نفسه متحرراً ومكتفياً بذلك التحرر .

انه يتأمل صورة ذلك الموجود النابع عن اختياره ، صورة الانسان الذي يتنبأ به ، فيتأملها ويصرح بقوله : انه شيء حسن وقويم بل هو على احسن مـا يمكن ، لان المذهب مذهب تفاؤل .

ولكن ما هو ذلك الانسان الذي يبتدع الوجودي صورته? انه رجل الرغبة ورجل الحلم والخيال ، ينادي بالثورة وبالتحرر من الله ويبشر بخلق الانسان من قبل الانسان . انه رجل التطور المبدع لذائه ، الرجل الذي نحى الله عن طريقه ليحل الانسان محله .

#### النزعة الانسانية

ان سارتر يختتم كتابه بنوع من اللعب في الكلمات فيتكلم عن فلسفته وكأنها النزعة الانسانية الوحيدة التي يمكن بناء حياة الانسان عليها .

ولكنها ، بالفعل ، انسانية مجردة عن الانسان وعن الله ، انسانية لا كيان لها لانها شيء خيالي ، انسانية الفرد الذي هو دوماً خارج ذاته ، مرتمياً في العالم ومتجاوزاً لذاته في العالم .

حقاً ، ليست الوجودية كما قال عنها سارتر رسوى محاولة لاستخلاص كل النتائج الممكنة من موقف إلحادي متاسك، (صفحة ٦٠)

وهكذا فان قيل عن كتاب سارتر انه من صنع فنان فلا اعتراض لنا على ذلك. واما ان يقال عنه انه من صنع فيلسوف فهذا ما ننفه تماماً .

# الخاتمة

ان الناس يعترفون الفلاسفة بحق وضع الفرضيات الجريئة بشأن كل شيء . فمن يمنع ديكارت ، مثلًا ، من القول : وماذا يحصل اذا شككت في كل شيء ? كذلك لا احد بمنع سارتر من النساؤل بقوله : وماذا يحصل اذا نفيت الطبيعة الانسانية ?

ان دیکارت من خلال شکه متیقن من انه یفکو کما ان سارتر ، من خلال نفیه ، یعی انه حویة .

فكلا السؤالين ليس عبثاً لان كلاً منهما موجود في بدء طريقة تهدف الى بعث الانسان . ان ديكارت وسارتر ينطلقان من الوجود الحاص ومن الواقعة الشعورية ، فطريقتهما لذلك طريقة نفسية مجت .

لقد بنى ديكارت الفلسفة الحديثة على الكوجيتو واعتبر. شيئًا مطلقاً .

ويسعى سارتر الآن لابتداع الانسان بالاستناد الى حريته الاولية ويعتبرها ايضاً شيئاً مطلقاً .

نعم ، قد يكون ذلك من حقهما ولكننا نتساءل عن نتائج تلك « اللعبة » .

اما ديكارت فقد محا الاسس بطريقته واراد ان يسند كل شيء الى موضوعة ذاتية فأصبح بناؤه مثالياً واهياً .

واما سارتر فينزع بطريقته الى خلع الانسان عن طبيعته وتكوين صورة خاطئة عن الوضعية الانسانية .

ولكن ايستطيع الفلاسفة الذين يفضحون سفسطائية الطريقة والمثالية الناتجة عنها أن يبرروا، ولو بالاستناد الى طريقة أخرى، الفلسفة الوجودية وهي ثمرة نهائية للمثالية ?

ان ما نستطيع تأكيده هو انهنالك غلواً في الاهمية المعطاة للطريقة في كلتا الحالتين وليس من المعقول ان نقبل بأسبقية الطريقة على الفكرة.

لنسمع مـا يقوله كلود برنارد Cl. Bernard وهو من فلاسفة القرن التاسع عشر:

« ان الطريقة لا تولد شيئاً من تلقاء ذاتها ، وقد اخطأ
الفلاسفة في تقدير قوتها من هذه الناحية »

ر أن الطريقة التجريبية لن تعطي افكارا جديدة مثمرة للذين لا يملكون تلك الافكار ، بل فائدتها قائمة على توجيه الافكار واغائها كي تستخلص منها افضل النتائج الممكنة ،

الفكرة هي الحبة والطريقة هي الارض. فكما انه لا ينبت في الارض سوى ما نزرع كذلك لا ينبو بفضل الطريقة التجريبية سوى الافكار التي نخضعها لها ».

الا يصح في المجال الانساني ما قيل عن الطريقة في العلوم الطبيعية ?

لا تستطيع الطريقة الاكتفاء بذاتها، ولم تنتج الطريقة النفسية الخالصة سوى تشويه لموضوع بجثها. هذا واذا كان الواقع العيني يغيب بالتجريد عند ديكارت فانه ، عند سارتر ، ينحل الى خيال . ان الابتداع الموجود في كلا المذهبين يتم دون اي اهتمام بالتطابق مع الواقع .

اما نحن فنرى ان الطريقة تابعة للفكرة اذ لا نستطبع ، في مجالنا الانساني ، بناء اي شيء دون الافكار . نحن لا نرفض طريقة جديدة للكشف عن طبيعة الانسان بل ان ما نبغيه في البده هو ان نعلم شيئاً ما عن الانسان وان نكون متفقين على معطيات ابتدائية . وهذا يعني اننا سنبدأ لا من قبليات معطيات ابتدائية . وهذا يعني اننا سنبدأ لا من قبليات في طوحة لها قيمة المبدأ . وبالطبع قد مجتج كثيرون بقولهم : انها مجرد فرضية .

ونرى ، من جهـة ثانية ، ان الدقة والتمييز في الافكار يفرضات الوضوح قبل كل شيء ، واذا لم يكن لدينا افكار واضحة عن الوجود والانسان بوجه خاص فاننا لا نستطيع تمييز ما يقع تحت نظرنا الفكري ، مهما كان هذا النظر حاداً . ان الافكار المتميزة لاحقة دوماً بالإفكار الواضحة .

ثم ان من المستحيل على المفكر ان يبدأ من لا شيء. لذلك نرى الوجودي ينطلق من مفاهيم اولية ويستعمل التصورات الفكرية ، وهو غير مؤمن بالفكر ولا بجياة العقل في تصوره للافكار وبنائه للاحكام . انه لا يؤمن ايضاً بالتركيب الذي يتوج الابجاث المختلفة لانه من الذين يجيون في عالم الحلم والحيال اي من الذي يهربون فعلياً من وجودهم .

ويلجأ الوجودي رغم ذلك الى اللغة المكتوبة ليفكر ويناقش ويثبت وينفي ، اي ليحكم ويستخلص نتيجة حكمه . انه يفعل ذلك كفيلسوف عقلي يذكر ذاته بل هو ضحية وللمقولات الفكرية ، التي انكرها . اننا نقرأ له صفحات ملأى بافكار هي قبد التحول والصيرورة ، ولو كان منطقياً مع نفسه لامتنع عن الكتابة في وجوده وديمومته ولاستعمل صوراً واستعمارات لوصف ذلك التيار فقط . ولكن سارتر يكتب من اجل بناه نظريته ، مثبتاً افكاره التي من غار خياله وحلمه ومنتقلاً من المتحرك الحسي اله الفكاره التي من عال الافكار والتصورات. لذلك فالمفاهيم المستعملة لديه ليست سوى تصورات

مثالية ومفاهيم قبلية ، بل هي مجرد بناء فكري .

اما البناء الذي يشيده لنا سارتر ، فبناء مواده خيالية . فالحيال يبدع ولكن دون مطابقة للواقع بل يبدع بتغييره شكل الاشياء وتشويهه اياها . الانسان الذي يبتدعه سارتر كائن مشوه لان الطريقة الوجودية المجردة عن الافكار قد اوصلته الى ذلك المفهوم اللافلسفي وهو ، بالطبع ، مفهوم غير انساني .

هذا واذا نظرنا الى تآليف سارتر على انها منصنع فيلسوف فمن واجبنا الاعتراف بان الوجودية تمثل في تاريخ الفلسفة ازمة فكرية عميقة بل محض انحلال للفكر الفلسفي . افيكون الفكر الفلسفي ، اذن ، في طريق الزوال ? كلا .

اما اذا لم نعتبر تآليف سارتر سوى مساهمة فعلية في البحث فلسفياً عن الانسان واذا نحيناها من حيث هي طريقة غير كافية لذاتها ، فمن المستطاع عندئذ اعتبارها قطعة فنية ادبية ، قطعة محورها موضوعة من موضوعات الفلسفة التقليدية .

وفي الحتام نقول: ان ازدراء العقل واسمية nominalisme المذاهب الشائعة دفعا بعض الفلاسفة الحديثين الى نسيان رسالتهم حتى انهم خانوها وانصرفوا الى ذلك الانتاج الادبي الذي مجوز اعجاب الفكر بدلاً من ان يرفعه ومجسن مستوى حياته .

موضوعة ادبية دراماتيكية ، مسكوبة في اطار فلسفي ،

هذه هي الوجودية التي سيحكم المستقبل في فنها وطريقتها .

اما القول الفصل فهو للمفكو الاخلاقي Moraliste الملتزم حقاً بجويته الحقيقية ، المفكر الذي يستطيع وحده الحكم على مختلف الانواع الادبية في علاقتها مع سلوك الانسان .

انك ، ايها القارى، تنتقص من انسانيتك عندما تتغذى من ادب خاصته تشويه الانسان وابعادك عن حقيقته . فحذار ؛ حذار !

انتعي

مطبعة قلفاط - بيروت

# فهرست الكتاب

| صفحة       |                                    |              |
|------------|------------------------------------|--------------|
| ٣          |                                    | قهيد         |
| ٦          | اسبقية الوجود على الماهية          | الفصل الاول  |
| 17         | المشروع والاختيار                  | الغصل الثاني |
| ۲1         | القلق                              | الفصل الثالث |
| ٣٨         | الهجر                              | الفصل الرابع |
| ٦.         | اليأس اليأس                        | الفصل الخامس |
| <b>Y 1</b> | الذاتبة والكوجيتو                  | الفصل السادس |
| YY         | وضعية الانسان                      | الفصل السابع |
| ٨٤         | كونية المشروع الفردي               |              |
| ٨٧         | الالتزام                           |              |
| ٩.         | الاختيار والفعل المجاني            |              |
| 94         | في البحث عن اخلاق وجودية           | الفصل الثامن |
| 94         | الاخلاق وعلم الجمال                | Y            |
| 97         | · الوجودية ومفهوم التقدم           | `            |
| 99         | النية السيئة                       |              |
| ۱ • ۸      | الآخلاق المجردة والاخلاق العينية . | _ <          |
| 111        | - الوجودية والالحاد                |              |
| 114        | النزعة الانسانية                   |              |
| 118        | الحاتمة                            |              |